









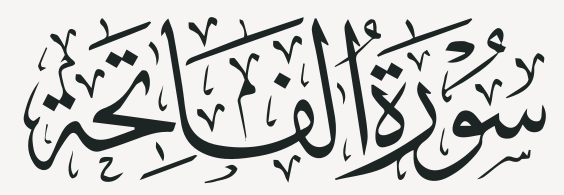


الموضوع الكلي للفاتحة











الموضوع الكلي للفاتحة





أستاذ الدراسات القرآنية/ كلية الشريعة/ جامعة قطر





المقدمة

مقدمة في بصائر القرآن المجيد، ورسمها لخريطة النجاح الإنساني

مراتب المقاصد الكلية العامة لسورة "الفاتحة"

المقصد الأول: التعريف باسم الإله الحق الأول والآخر (الله)-جلّ مجدُه-، والتعريف بأساس صفاته وهي: (الرحمة)، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ بِنَــِ اللّهِ ٱلرَّمْنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 1)

المقصد الثاني: التعريف بالعالمين، (وهم كل المخلوقات في الكون)، وأنهم علامات لا حصر لها على أن الله هو الإله الملك الحق، فمنه التربية، ومنهم الحمد، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمْدُ بِنَّهِ رَبِّ رَبِّ رَبِّ رَبِّ رَبِّ رَبِ الفاتحة : 2)

المقصد الثالث: الرحمة هي السبب في خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، فإشاعة الرحمة أهم مع المقصد الثالث: الرحمة أهم أهم أهداف خلق الوجود وإرسال الرسل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 3)

المقصد الرابع: التعريف بقصة نهاية العالم في الحياة الدنيا، وتطبيق العدل المقصد الإلهي الكامل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْكِ ﴾ (الفاتحة: 4)

المقصد الخامس: التعريف بوظيفة العالمين، وهي الالتزام بأنظمة العبادة الموحدة لله؛ وذلك لتحقيق السعادة في الحياتين، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ (الفاتحة: 5)

المقصد السادس: الاستعانة بالله نظامٌ تعبدي يُظهِر الافتقار لقوة القادر القهار ليعين على بناء المقصد السادس: (وَإِيَّاكَ نَسْتَعِبُ ﴾ (الفاتحة 5)

المقصد السابع: (الصراط المستقيم) هو الطريق الوحيد الاتخاذ القرارات الصائبة في التعامل مع المقصد السابع: (الضائبة في التعامل مع المحياة وإقامة النظام العبادي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6)

المقصد الثامن: (الصراط المستقيم) الحقيقي هو الذي سار عليه المُنْعَم عليهم من السابقين، فهذا المقصد يبين طبيعة الصراط المستقيم، ويصل السابقين من المهاجرين والأنصار باللاحقين في عدم تغيير حقيقة الصراط، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ مِرَطَ اللِّينَ آمَنَتَ عَلَيْمُ ﴿ (الفاتحة: 7).

المقصد التاسع: حراسة الصراط المستقيم من الخطرين الاستراتيجيين على جانبي الصراط: خطر الوقوع في الغضب الإلهي، وخطر الضلالة المهلكة؛ لحماية الصراط عن اليمين والشمال من الاختراق الخارجي، والداخلي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿غَيْرٍ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّاَلِينَ ﴾ (الفاتحة: 7)

**124** 

المقصد العاشر: مبدأ الأمة الواحدة هو وسيلة أصحاب الصراط المستقيم لتحقيق النصر الجماعي، والحماية لأفراد الأمة، ونستنبط هذا من التعبير الجماعي المميز في قوله ﴿نعبد، نستعين، اهدنا﴾، ومن الوصف الجماعي للمنعم عليهم والضالين

الخاتمة





#### بسم الله مجراها ومرساها

الحمد لله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم، عالم الغيب والشهادة، القائم بالقسط، الملك الحق المبين، والصلاة والسلام على نبي الله محمد وعلى أنبياء الله نوح وإبراهيم وعلى أبنائه إسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وموسى وعيسى وعلى أنبياء الله أجمعين، اللهم احشرنا معهم في ظل عرشك يا أرحم الراحمين.

#### وبعد:

أُقدِّمُ لك -أخي الباحثَ عن النور- هذا الكتاب الذي يحوي (مفاتح سورة الفاتحة).. إنها السورة التي تختصر الكتب الإلهية المنزلة، وتعبر عن ثمراتها، وهذه (المفاتح) مستلةٌ من كتابي (الإسلام في سبع آيات).

ستجد في (الفاتحة) كتاب الحياة الحقيقية! ستكتشف أجوبة للأسئلة الوجودية المصيرية.. سترى فيها مختصرًا مدهشاً يفتح لك ألغاز هذا الوجود الكوني.

ربما سمعتَ الكمّ الهائل من الضجيج السيء المثار حول الإسلام، ماذا لو اكتشفتَ أن أغلب ذلك الضجيج هو محض كذب صارخ؟

وماذا لو علمت أن (الفاتحة وهي سبع آياتٌ فقط) تكفي لإظهار الحقيقة؟

(الفاتحة) عبارة عن تسع وعشرين كلمة لا أكثر.. إذا تدبرتها تجلى لك أن الإسلام في الحقيقة جاء لحماية مصالح الإنسانية.. إنه الهدى والرحمة والبشرى الذي يأخذ بيدي النفس الإنسانية في محبة غامرة، ونور مبهج لتعرف ربها جلّ مجده، ولتعرف نفسها، ولتعرف الكون حولها .. تعال معي نكتشف الإسلام في ثلاثة أسطر من القرآن العظيم.

4





# منهج الكتاب:

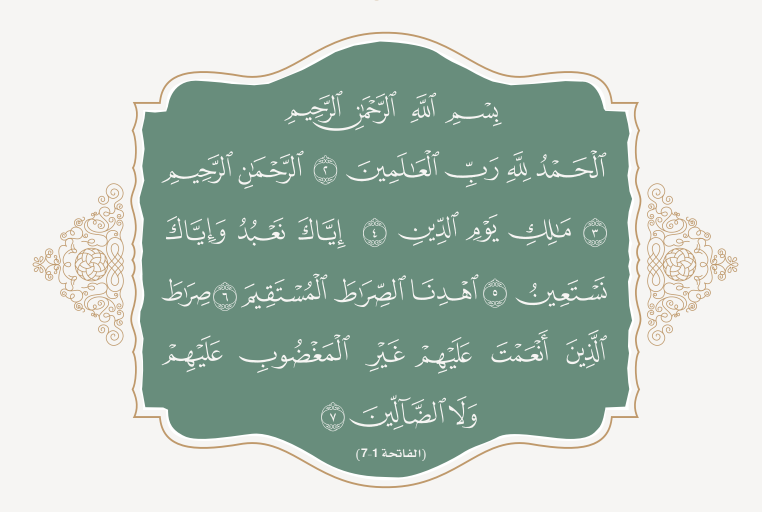


2) وجدت أن آيات الفاتحة السبع بَصَّرتُنا بعشرة مقاصد، وهذه المقاصد العشرة قدمت لنا تعريفًا مكثفًا وواضحاً للإسلام يجيب عن أسئلة الباحثين، ويدحض شبه المشككين.

3) قمت بتقسيم المقاصد العشرة إلى مجموعة من البصائر تشرح معانيها، وتجدها مجموعة مع بداية كل مقصد ومشروحة على وفق ذلك.



5











# مُقَدِّمَيْنَ فِيصَائِرِلْقُ لِمِزْلِجِيدُورَ سَمِنَا خِزْنِطِيزًا بِعَلَى إِذَا نِنَا إِنَّ



القرآن المجيد يبين برنامج الرحمة الحقيقية بالحياة الإنسانية، فهو كتاب الحقيقة الكاملة الذي يفسر وجود العالم ﴿وَلَقَدُ جِئْنَهُم بِكِنَبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ لَكَاملة الذي يفسر وجود العالم ﴿وَلَقَدُ جِئْنَهُم بِكِنَبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ للكاملة الذي يفسر وجود العالم فيه كل مصادر السعادة والحلول لمشكلاتها الكثيرة يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف: 52)، فالبشرية تجد فيه كل مصادر السعادة والحلول لمشكلاتها الكثيرة

ففي الجوانب الاقتصادية مثلًا: قدمت صحيفة الفاتيكان المعروفة باسم (أوسرفاتوري رومانو) [L'Osservatore Romano] بالإيطالية اعترافًا ضمنيًا بذلك عندما أشارت إلى أنه يتوجب على البنوك التقليدية أن تنظر إلى المصرفية الإسلامية بعناية فائقة على أنها الحل الأمثل للأزمة المالية العالمية.

انظر: صحيفة (أوسرفاتوري رومانو) (L'Osservatore Romano) بالإيطائية 3 مارس 2009م

لا بد من تنمية الاعتزاز بالبصائر القرآنية بإعتبارها أهم عوامل الفلاح والانتصار الفردي والمجماعي ﴿ لَقَدُّ أَنَلْ اللَّهِ فِكُرُكُمُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (الأنبيء: 10)، فقد قال لنا النبي على المنافقة من قبل: ((فإن هذا القرآن سببٌ طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فتمسكوا به؛ فإنكم لن تضلوا ولن قبل (ابن حبان (122)، وقال الأرناؤوط: إسناده حسن)

بَصِّيرُة

## وامتلأ قلب ابن القيم -رحمه الله- بذلك فقال:

«أنزله لنقرأه تدبرًا، ونتأمله تبصرًا، ونسعد به تذكرًا، ونحمله على أحسن وجوهه ومعانيه، ونصدق به، ونجتهد على إقامة أوامره ونواهيه»

(مدارج السالكين 27/1)







استنباط الرؤية القرآنية لتحدد للمسلمين افرادًا وأمة، وشعوبًا وحكومات الأوليات الحياتية التي تشكل الأساس الفكري والثقافي الذي نبصر به كيفية التعامل مع الوجود ﴿قَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن رَّبِّكُم فَمَنَ أَبْصَر فَلْنَفْسِةِ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم فَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم فَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم فَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم فَلِيْفِيةً ﴿ الأنعام: 104).

تطبيق علم "تسوير السور القرآنية" على سورة الفاتحة، فتتضح الحكمة والإحكام في ترتيب آيات السورة الواحدة، بإظهار محاور السورة في صورة خطية متتابعة مترابطة متكاملة تؤدي كل آية إلى الآية الّتي تليها، ويقتضي أولها الوصول إلى آخرها، ويخبر ويقتضي أولها «كِنَبُ أُحُكِمَتُ ءَاينُهُ، ثُمُّ فُصِّلَتُ مِن لَّذُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ (هود: 1)، فآيات القرآن حَايَتُ عَلَى حَسَبِ الْوَقَائِعِ تَنْزِيلًا، وَعَلَى حَسَبِ الْوَقَائِعِ وَنْ أَصِيلًا».

# ما أعظم فوائد الترتيب المصحفي لسور القرآن الكريم؟

الجواب: الترتيب القرآني بسوره وآياته أنتج عدة مستوياتٍ لفهم النص، مما ميز النص القرآني بجعله ميسرًا للأمي وفق مقدرته الثقافية، كما مُكّن العالم الراسخ من أن يستنبط من النص ذاته المبادئ والمفاهيم المذهلة في بناء الحياة، وذلك بإعمال العقل البشرى في تدبر كلام الله -جل مجده-.





منهج التدبر هو الوسيلة الممكنة لاستشكاف المعجزة القرآنية ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (محمد: 24). ف(التدبر) يُوجِدُ (الخفيّ الممتعَ من التفكر)، ويجلبُ (العظيمَ من صادق التأثر)؛ إذ التدبر بحثٌ عما وراء الكلمة من المعاني الحقة التي ترسم الوعيّ الإسلامي، وتنير التفكير الإنساني.



#### المصدرية الإلهية وهيمنة القرآن:

تعتمد البصائر القرآنية على المصدرية الإلهية للقرآن الكريم، وهي مصدرية لم تَطَلْها يد التحريف أو التزييف



6

### هنا نذكر قول موريس بوكاي في لقاء متلفز له عام 1987م:



" لا بد لي أن أعترف حينما قرأت القرآن في لغته العربية لأول مرة في عام 1972م كانت المعلومات المتعلقة بجسم الإنسان فيه هي أول ما أدهشني إلى أبعد الحدود، وبالنظر إلى وضع المعرفة العلمية في عهد النبي في فإنه لا يعقل أن يكون ذلك الكم الهائل من المعلومات المتصلة بالعلم الوارد في القرآن، لا يعقل أن تكون من وضع إنسان، ولذا فإنه من المشروع تماماً النظر إلى القرآن ليس باعتباره وحياً منزلاً فحسب، بل ايضاً أن نفرد له موقعاً مهيمناً خاصاً به، على أساس الضمان الذي توفره لنا مصدريته الإلهية، وأيضاً بما تحتويه آياته من إشارات علمية، عندما ندرسها في عصرنا هذا نراها لا تزال تشكل تحدياً حقيقياً للمعرفة الإنسانية "







# عَادِجُ لِإِدْرَاكِ قِمْزَالْفَاتِحَةِ وَعَظِمَهَا



بين الحضارة العظيمة (حضارة الحجْر) وسورة (الفاتحة):

الأنموذج الأول:



ما علاقة سورة الفاتحة بحضارة أصحاب الحجر؟



الجواب: ذكر الله حضارة أصحاب الحِجْر ﴿ وَلَقَدُ كَذَّبَ أَصَّحَابُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (الحجر: 80)، وهي حضارةٌ أنشأتها قبيلة (ثَمُودَ) نحتت فيها البيوت في الجِبَال، وفي السورة ذاتها يخاطب النبي على فيقول: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرَّءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ (الحجر: 87) أي آتيناك الفاتحة فكأن التمسك بعهد (الفاتحة) يعني إنشاء حضاراتٍ أعظم من حضارة أصحاب الحِجر

لذا قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

((والذي نفسي بيده، ما أنزل في التوراة، ولا في الإنجيل، ولا في الزبور، ولا في الفرقان مثلها، وإنها سبعٌ من المثاني، والقرآن العظيم الذي أعطيته))

«الترمذي (2875)، وصححه الألباني»

فالفاتحة أحسن الأحسن، وأفضل الأفضل.





# الفاتحة (أمّ القرآن):

الأنموذج الثاني:



لماذا وصف النبي ﷺ سورة الفاتحة بأنها (أم القرآن) وفاتحة (الكتاب)؟



لأنها تُمَثِّل الخطة القرآنية المركزية لبناء الحياة العلمية والعملية التي يحتاجها الأمم والعالم الفرد وتبنى بها الأمم والعالم

أولا:

هي السورةُ الوحيدةُ التي نزلت كاملةً في وقت مبكّرِ لتُقَدِّمَ - بصورةٍ متميزةٍ بين سور القرآن- للعالَم التعريفَ المُكّثَفَ الواضحَ للإسلام.

وثانيًا:

ولكن هذه المركزية العظيمة لـ(أمِّ الكتاب، وأمِّ القرآن) لا تعني أن بقية السور القرآنية مستغنى عنها، فهي فاتحة للسور، وليست هي السور، فبقية السور القرآنية تحتوي على معالم (تفصيلية) و(تأكيدية) لما في (الفاتحة)،وتنشئ (قواعد جديدة)، ومبادئ (تأسيسية) لم ترد في الفاتحة، وقد وصف الله الخريطة القرآنية كُلّها فجعلها بجميع السور محتوية على أربعة معالم أساسية، فقال: ﴿وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلنَّذِي بَيْنَ يَكَيْهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ (يوسف: 111).

# بين الفاتحة وبقية سور القرآن الكريم

والأنموذج الثال<u>ث:</u>





الجواب: (الفاتحة) لسان البشرية الصادق في الصلة برب العالمين والمناجاة المتلذذة، فهي «السورة الوحيدة التي وُضِعَتْ أولَ الأمر لا على الصدور عن كلام الربوبية العليا؛ ولكنْ على لسان البشرية المؤمنة، تعبيرًا عن حركة نفسية جماعية متطلّعة إلى السّماء، بينما سائرُ السُّور تعبّر عن الحركة المقابلة: حركة الرحمة المرسلة من السّماء إلى الأرض، فالفاتحةُ سؤالٌ، وباقي القرآن جوابٌ، الفاتحة طلبُ الهدى، والباقى هو الهدى المطلوب كما يقول الدكتور/ محمد عبد الله دراز - رحمه الله -.









الأنموذج الثالث

<u> الطاهر بن عاشور (ت1393م)</u>

قرر أن مقاصد القرآن

الكلية ثلاثة مقاصد هي:

الثَّناء على اللَّه

والأوامر والنّواهي

والوعد والوعيد

﴾ ماذا تتوقع أن تكون المقاصد الكلية، والمعاني الجامعة التي دارت عليها سورة "الفاتحة"؟ ﴿

حاول العلماء أن يحصروا مقاصد سورة "الفاتحة"، وإليك نماذج من جهودهم:

# الأنموذج الأول

الأنموذج الثاني

ابن جزي الكلبي (ت741هـ)،

ذكر أن مقاصد القرآن ستةً اجتمعت في الفاتحة وهي:

# هِـــات الألوهــــةُ

والدارُ الآخرةُ

والعباداتُ كلها من الاعتقادات والأحكام التي تقتضيها الأوامر والنواهي

والشريعة

والأنبياء وغيرهم

وذِكْرُ طوائف الكفار

#### الفخر الرازي (ت606هـ)

ذكر أن مقاصد القرآن أربعةٌ هي:

الإلهيّات

والمعاد

والنُبوَات

وإثبات القضاء والقدر للّه تعالى..

لأن الأهداف الغائية الكبرى ترجع إلى صلاح الدارين، وذلك يحصل بالأوامر والنواهي، وتوقّفتْ الأوامر والنواهي على معرفة الآمر، وتوقّف تمام الامتثال على الرّجاء في الثواب، والخوف من العقاب فلزم تحقّقُ الوعد والوعيد.







حتى نعرف المقاصد الكلية للفاتحة يمكن أن نقسم معرفتها إلى مرتبتين، فما هما؟





# مراتب المقاصد الكلية العامة لسورة الفاتحة









### المرتبة الأولى:



# مرتبة التقسيم الحقوقي النبوي لمقاصد سورة (الْفَالْجِيُّ)



هي المرتبة التي قسم فيها النبي ﷺ مقاصد الفاتحة إلى ثلاثة مقاصد حقوقية:

## الثاني: حق الخلق

﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللَّهِ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَعْمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّاَ لِينَ ﴾ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّا َ لِينَ ﴾ (الفاتحة 6-7)

## الأول: حق الله الملك الحق

﴿ بِنَهِ النَّهُ أَنِ النَّعِيمِ الْ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ الْمُعَلَمِينَ النَّعِيمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْ

# الثالث: حقوق مشتركة بين الله الملك الحق والخلق

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة 5)



## هذا التقسيم النبوي وجدناه في الحديث القدسي الذي رواه مسلم (395):

قَالُ اللهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاَةُ بَيْنِي وَبَيْنَ وَبَيْنَ مَبْدِي نَصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ ٱلْحَلْمِينَ ﴾ الفاتحة: 2)، قَالُ اللهُ تَعَالَى: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ٱلرَّخْمَنِ ٱلرِّحِيرِ ﴾ (الفاتحة: 3)، قَالُ اللهُ تَعَالَى: مَجْدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿وَالْخَمْنِ ٱلرِّحِيرِ ﴾ (الفاتحة: 3)، قَالُ اللهُ مَرَّةً تَعَالَى: أَثْنَى عَلْيٌ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ (الفاتحة: 4)، قَالَ: مَجْدَنِي عَبْدِي – وَقَالُ مَرَّةً فَوْضَ إِلَيَّ عَبْدِي – فَإِذَا قَالَ: ﴿ أَيْكُ نَعْبُدُ وَإِيَّكَ نَعْبُدُ وَإِيَّكَ نَعْبُدُ وَإِيَّكَ نَعْبُدُ وَإِيَّكَ نَعْبُدُي ﴾ (الفاتحة: 5) قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ، فَإِذَا قَالَ: ﴿ آمَدِنَا ٱلْصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ \* صَرَطَ ٱلّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ، فَإِذَا قَالَ: هَذَا لَعَبْدِي وَلِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ " عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ (الفاتحة: 6-7) قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ "



# الأول:

#### حق الله الملك الحق

وتتلخص في الثناء على الله، وهذا يعنى (معرفة الحق لتقديسه وتعظيمه)، ونجد ذلك في الآيات الأربع الأُول من السورة، ولذا يجيب الله على من يقرؤها: (حمدني عبدي، أو فوّض إليّ عبدي).

«مسلم في صحيحه (395)».

### الثاني:

## حق الخلق:

ويدل على هذا القسم الآيتان الأخيرتان ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلنَّينَ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُنتَالِينَ ﴾ (الفاتحة: 6-7)





الجواب: في ضوء الشمول التام للمجالات الحياتية التي ذكرها القرآن زمانًا ومكانًا ومكانًا ومكانًا ومكانًا ومكانًا ومكانًا

# الغاية الأولى:

## إصلاح الواقع الحاضر

أي إصلاح الأوضاع الحياتية التي فيها معاش الخلق بالعمران الفردي والجماعي، وهذا الإصلاح يقيمه منهاج العبادة التوحيدي بما تضمنه من نظم تشريعية ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ أَلْمَعْنُوبٍ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ المَعْمُتُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ الفَتَاقِية وَلَا الضَّالِينَ ﴾ (الفاتحة: 5-7).

## الغاية الثانية:

## إصلاح المستقبل القادم

وهو المعاد (يوم الدين) الذي يكتمل فيه الاستقرار الحياتي النهائي للمخلوقين، وتُحقق فيه العدالة الكاملة غير المنقوصة.







الثالث:

حقوق مشتركة بين الله الملك الحقّ -جلّ مجده- وبين الخلق

# ويُعَبّرُ عنها قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)

فالإصلاح للواقعين (الحاضر والمستقبل) يتم بالعبادة التي تعني أمرين:

## الثانى: معرفة الخير للعمل به

الأول: معرفة الحق لتقديسه

وكلا الأمرين يتم بعبادة الله، والعبادة تعني: تطهير النفوس الإنسانية من السيئات، وتنميتها بالأعمال الصالحة العلمية والعملية



لماذا توسطت ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ سورة الفاتحة؟



الجواب: توسطت هذه الآية الدستورية سورةً (الفاتحة) لتكشف إعجاز الترتيب البياني القرآني

حيث يقول الله: ((هذا بيني وبين عبدي، ولعبدي ما سأل))، فمن العبد العبادة، ومن الله الإعانة، ولتكون ميزانًا للحقوق العامة في الكون: حقوق الخالق، وحقوق الخلق.

## استشعر سفيان الثوري -رحمه الله- ذلك

حينما صلى الْمَغْرِبَ، فَقَرَأَ حَتَّى بَلَغَ ﴿إِيَّاكَ نَبْتُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (الفاتحة: 5) بَكَى حَتَّى الْفَطْعَتُ قَرَاءَتُهُ، ثُمَّ عَادَ فَقَرَأَ الفاتحة من بدايتها. وحلية الأولياء (٦/٦)»

فائدة هذا التقسيم



ما فائدة التقسيم الحقوقي النبوي لسورة الفاتحة؟

الجواب: يكشف هذا التقسيم الحقوقي النبوي للفاتحة المباركة أن القرآن المجيد نزل لرعاية البشرية، فالحقوق الإلهية تمثل في الوقت ذاته الأنظمة الوحيدة الكفيلة بتحقيق المصالح الإنسانية ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ (الإسراء: 7).









وهذه المرتبة هي التي نشرحها في بقية الكتاب، فلماذا التركيز على هذه المرتبة؟



الجواب: لأننا وجدنا أن أهم موضوع يمكن أن تدور عليه سورة "الفاتحة" أن تُعرِّف العالم بالإسلام بأيسر أسلوب، وأجمع معنى.



ما المزايا التي تتمتع بها هذه المقاصد المختارة لتكون مقاصد سورة "الفاتحة"؟









تتضمن خريطة

(الفاتحة) تُقدّم الإسلام للعالم، ففيها تعريفٌ واضحٌ بالحقائق الإسلامية الكبري.



المزية الثانية

حياتيةً شاملةً لحقائق الوجود الإنساني يتم بها تشكيل عقل المسلم، ويناء آفاقه وتفكيره وأولوياته.



ترسم خطة الإنقاذ

للبشرية، وتقرر المقاصد المعرفية والسلوكية التى تحتاجها الإنسانية.





المزية الثالثة









# مِقَاطِ كِلْ لِهَا يَجِينُ لِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ



## المقصد الأول:

التعريف باسم الإله الحق الأول والآخر (الله)-جلّ مجدُه-، والتعريف بأساس صفاته وهي: (التعريف بأساس صفاته وهي: (الرحمة)، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ بِنْــــمِ ٱللِّهِ ٱلرَّمُنِّ ٱلرَّحِمةِ ﴾ (الفاتحة: 1)

#### المقصد الثاني:

التعريف بالعالمين، (وهم كل المخلوقات في الكون)، وأنهم علامات لا حصر لها على أن الله هو الإله الملك الحق، فمنه التربية، ومنهم الحمد، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ 2 كَانَ اللهُ هُو الْإِلَهُ الملكُ الحق، فمنه التربية، ومنهم الحمد، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ عَلَى الْفَاتِحَةَ : 2)

#### المقصد الثالث:

الرحمة هي السبب في خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، فإشاعة الرحمة أهم أهداف خلق الرحمة الله الرحمة أهم أهداف خلق الوجود وإرسال الرسل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ ﴾ (الفاتحة: 3)

## المقصد الرابع:

التعريف بقصة نهاية عالم الحياة الدنيا، وتطبيق العدل الإلهي الكامل، ويبصرنا بذلك قوله وينصرنا بذلك قوله والتعريف بقم التعريف بقم التعريف التعرف التعريف التعريف التعريف التعريف التعرف التع

## المقصد الخامس:

التعريف بوظيفة العالمين، وهي الالتزام بأنظمة العبادة المُوَحِّدَة لله؛ وذلك لتحقيق السعادة في الحياتين، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ (الفاتحة: 5)







# مِقَاطِينِ إِنْ الْمَاتِحِينُ إِنْ يُعَافِي الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْل



#### المقصد السادس:

الاستعانة بالله نظامٌ تعبدي يُظهِر الافتقار لقوة القادر القهار ليعين على بناء الحياة و الاستعانة بالله نظامٌ تعبدي يُظهِر الافتقار لقوة القالى: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة 5)

#### المقصد السابع:

(الصراط المستقيم) هو الطريق الوحيد الاتخاذ القرارات الصائبة في التعامل مع الحياة و وإقامة النظام العبادي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْسُتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6)

#### المقصد الثامن:

(الصراط المستقيم) الحقيقي هو الذي سار عليه المُنْعَم عليهم من السابقين، فهذا المقصد يبين طبيعة الصراط المستقيم، ويصل السابقين من المهاجرين والأنصار باللاحقين في عدم تغيير حقيقة الصراط، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَغَمَّتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7).

#### المقصد التاسع:

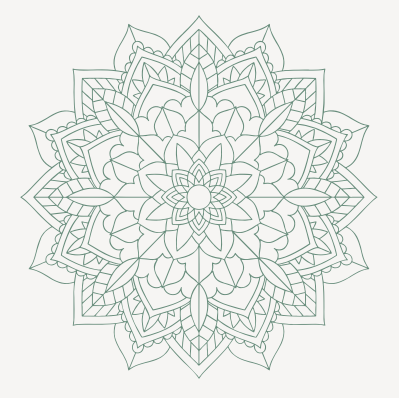
حراسة الصراط المستقيم من الخطرين الاستراتيجيين على جانبي الصراط: خطر الوقوع في الغضب الإلهي، وخطر الضلالة المهلكة؛ لحماية الصراط عن اليمين والشمال من الاختراق و الخارجي، والداخلي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّاَلِينَ ﴾ (الفاتحة: 7)

#### المقصد العاشر:

مبدأ الأمة الواحدة هو وسيلة أصحاب الصراط المستقيم لتحقيق النصر الجماعي، والحماية لأفراد الأمة، ونستنبط هذا من التعبير الجماعي المميز في قوله ﴿نعبد، نستعين، اهدنا﴾، ومن الحماية لأفراد الأمة، ونستنبط هذا من الجماعي للمنعم عليهم والضالين













# ما المقصد الأول الذي تبصرنا به الآية الأولى من الفاتحة، وهي قوله تعالى: ﴿ إِنْ مِ اللَّهِ الرَّهُ إِلْ الرَّهِي اللَّهِ الرَّهُ إِلْ الرَّهِي اللَّهِ الرَّهُ إِلْ الرَّهِي اللَّهِ الرَّهُ إِلْهُ الرَّهُ إِلْهُ الرَّهُ إِلْهُ الرَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ الرَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ الرَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ الرَّهُ إِلَّهُ الرَّهُ إِلَّهُ الرَّهُ إِلَّهُ الرَّهُ إِلَّهُ الرَّهُ إِلَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّا

الجواب: يتجلى في المقصد الأول الذي تبصرنا به قوله تعالى: ﴿بِنَــِمِ ٱللَّهِ ٱلرِّمْنِ ٱلرِّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 1)



# القياب المراجع المجالة



التعريف باسم الإله الحق الأول والآخر، والتعريف بأساس صفاته وهي (الرحمة)، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:

قوله تعالى:

﴿ بِنَـــــــــــــــ اللّهِ ٱلرَّحَمْنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾















ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟

البسملة تُعَرّفُ العالم باسم إلههم الحق الأول والآخر

(البسملة) مرسوم تقديمي يوضح أن الرحمة أساس الصفات الإلهية في التصورالإسلامي

البسملة مقدمة لحقيقة التوحيد التي هي أعظم الحقائق الكونية

(البسملة) أساسٌ يكُمِّلُ الاستعادة، ويثمر الحماية والرعاية في البدايات

المطلوب، فكيف إذا كان الإنسان في كنف صاحب الاسم علام الغيوب)







# البسملة تُعَرّفُ العالم باسم إلههم الحق الأول والآخر





بصرتنا الآية باسم الإله الملك الحق، وهذا الاسم المبارك هو ﴿الله ﴾، فهل له أثر عندما نردده بألسنتنا ذكرًا وتسبيحًا؟



77



# أثر ترديد الاسم الأعظم (الله) على النفس

نطقك بهذا الاسم الممجد (الله) يجعل قلبك يمتلئ حبًا وإجلالًا وتعظيمًا وارتياحًا، واطمئنانًا وأُنسًا وانشراحًا، ولذا كانَ النّبِيُ عَلَيْ يَدْعُو عِنْدَ الْكَرْبِ: ((لا إله إلّا اللّه العظيم الحليم، لا إلّه إلّا اللّه رَبُ العرش العظيم، لا إلّه إلّا اللّه رَبُ العرش العظيم، لا إلّه إلّا اللّه رَبُ السّماوات وربُ الأرض وربُ العرش العربيم)) ،مسلم (2730)»،

# وقال لأُسْمَاءَ بِنْتِ عُمَيْسٍ -رضي الله عنها-:

(( أَلَا أُعَلِّمُكِ كَلِمَاتِ تَقُولِينَهُنَ عِنْدَ الْكَرْبِ -أَوْ فِي الْكَرْبِ- اللَّهُ اللَّهُ رَبِّي لاَ أُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا)) «أبو داودُ (1525)، وَصححه الأرناؤوط». ﴿ كَا

﴿اللهُ يا أعذبَ الألفاظ في لغتي ... ويا أجل حروف في معانيها ﴿اللهُ يا أمتعَ الأسماء كم سعدت ... نفسي، وفاض سروري حين أرويها ﴿اللهُ أنسي وبستاني وقافيتي ... ﴿اللهُ يا زينة الدنيا وما فيها ﴿اللهُ يرتاح قلبي حين أسمعها ... وحين أبصرها نقشاً وأُمليها ﴿اللهُ فيها إجاباتي وأسئلتي ... ومن معاني الرِّضا والْحُبِّ صافيها ﴿اللهُ فيها بياني، بسمتي، طربي ... مشاعري، حاضر البشرى وماضيها ﴿اللهُ وحِي، طموحي، راحتِي، سكنِي ... لا أَجْتني الأُنس إلا من مغانيها ناصرالزهراني ناصرالزهراني







#### لماذا قال الله: ﴿بِسِمِ اللَّهِ﴾ ولم يقل "بالله"؟



# لأن معرفة الَّاسم المعظم ﴿الله﴾ مطلوب في ذاته، فالتعريف بالآسم الأجلِّ الأكرم لخالق الكون يكشف تحريفًا مُفسدًا في الأرض

واتخذ له اليهود أسماء أخرى مثل: يهوه، وألوهيم، وإيل، والتحقيق أن اسم (ألوهيم) يرجع إلى اسم (الله) كما نصت على ذلك الموسوعة اليهودية، بل ورد فيها كلام يدل على أن الأصل في تسمية الرب في اليهودية هو الاسم بطريقة التصويت العربية...

فاكتفى النصارى بالإشارة إليه بأنه (الآب)

كيف يرسل الله كل هؤلاء الرسل ثم لا يذكر اسمه العظيم (العُلم) الذي لا يتغير نطقه مهما اختلفت اللغات؟

ما أُكْثَرَ ما حَرَمَ المُحَرِّفون أنفسَهم من الخير العظيم بمعرفة الاسم الكريم (الله).. ﴿ أَفَلًا يَتُوبُونَ إِلَى ٱللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ (المائدة: 74).

(البسملة) مرسوم تقديمي يوضح أن الرحمة أساس الصفات الإلهية في التصورالإسلامي





# كيف يدل ﴿ ٱلرَّمْزَ ٱلرَّحِيمِ ﴾ على أساس صفات الله؟

الجواب: هذان الاسمان ﴿ٱلرَّمْيَزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ يدلان على أساس صفاته التي ترجع إليها بقية الأسماء، فالله -جلُّ في علاه- خلق الكون لإظهار رحمته ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِنَالِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ (مود: 119)، واسمع إلى النص القاطع الذي يقرر ذلك، ولن تجد أقوى النصوص العالمية يقدر على مضاهاته أو منافسته:

﴿ قُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَّهِ كُنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾







فَتَحَدَّثُ عن الرحمة -مثلاً- في العوالم المدهشة في العين والوجه والجهاز الهضمي، والجهاز التنفسي، وعالم القلب، وعالم السمع، والحس لترى عندها أن الرحمة تحيط بك في صور لا يمكنك حصرها ولا إحصاؤها

وقَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم سَبْئٌ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْيِ قَدْ تَحَلَّبَ ثَدْيُهَا تَسْعى، إِذ وَجَدَتْ صَبِيًا فِي السِّبْيِ أَخَذَتْهُ فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عِلَيْهِ:



((أترون هذه طارحةً ولدها في النّار؟)) قلنا: لا وهي تقدرُ على أن لا تطرحهُ. فقال: ((اللّه أرحم بعباده من هذه بولدها))



«البخاري (5999)، ومسلم (2754)».

الرحمة قبل الغضب في الوجود، وإذا غضب الله لأمر يستدعي الغضب فإن صفة الرحمة تغلب صفة الغضب بعد الوجود، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَهُ عَنِ النّبِيِّ عَلِي قَالَ:

((إِنَّ اللَّه لَمَّا قضى الخلق كَتَبَ عندهُ فوق عرشه: إِنَّ رحمتي سبقت غضبي))، وفي رواية: ((إِنَّ رحمتي غلبت غضبي))

البخاري (7422)، ومسلم (2754)».





# البسملة مقدمة لحقيقة التوحيد التي هي أعظم الحقائق الكونية







ما المعاني التي تفيدها الباء وكلمة (اسم) في قولك (بسم الله)؟

الجواب: تُقَدِّمُ الباء وكلمة اسم في قولك (بسم الله) المعنيين الأتيين:

الإذن في القراءة مما يفيد الحلّية (إباحة القراءة):

المعنى الأول:

فمعنى ﴿بسم الله﴾ أي: أقرأ آياته بعلمه، وإذنه، وتضويضه. فمن أنت أيها المخلوق لتتلو كلام المَلِكِ العظيم لولا أنه أَذن لك بذلك.

#### استمداد القوة والبركة والرعاية والحماية:

المعنى الثاني:

فحين تبدأ من كلمة ﴿ بسم الله﴾ ترى فيها قصة البداية للأفعال والتحركات، بل انطلاق الحياة الكونية للمخلوقات، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِهَا إِسْعِ ٱللَّهِ مَجُرِبِهَا وَمُرْسَبْهَآ ﴾ (هود: 41)

وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم في دعاء النوم:

(باسمك ربّى وضعت

جنبِي، وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك



«البخاري (6320)، ومسلم (**2714**)».

الصّالحين)







# (البسملة) أساسٌ يكَمِّلُ الاستعاذة، ويثمر الحماية والرعاية في البدايات









فإن كانت الاستعادة اعتدارًا أمام الله -سبحانه وتعالى- بأنك ضعيف القوة، لا تستطيع أن تنجو من الشيطان الرجيم إلا إذا استعدت بالرحمن الرحيم، فإن البسملة مَدْحٌ لطلب التودد إلى الرحمن، فهي ترديدٌ للصفات الشريفة العُلَى لبيان صدق الحب، وطلب القرب.

### أما البسملة

فهي اعتزازُ بالواحد القهار، فهي إثباتُ للعقائد والأعمال الصحيحة السوية، فالاستعاذة تخلية، والبسملة تحلية.

#### فالاستعاذة

تدل على أجمل الفرار، وعلى التخلي عن الشوائب والسيئات والأضرار والأوضار





# الجواب: البسملة علامةٌ على بدايات السُّوَر، وبدايات الأعمال

عن ابن عباس رضي الله عنهما: كان النبي رضي الله عنهما: كان النبي و لا يَعرف فُصْل السورة حتى تنزل عليه: ﴿بِنَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اله





## الجواب: اختلف أهل العلم في كونها من القرآن أو لا عند البدء بالسور

على أننا نختار أنها من الفاتحة تبعًا للمصحف المكي والمصحف الكوفي، ولما جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّه قال: «إذا قرأتم فاتحة الكتاب فاقرؤوا: ﴿بِنَامِ اللّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ الْمُ القرآن وضي الله عنه أنّه و ﴿بِنَامِ اللّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالِّ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالِّ النَّالِّقُولُ النَّالِي اللَّهُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِّي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي اللَّهُ النَّالِي اللَّهُ اللّ







قوة التوحيد والتعبد الصادق من العبيد، (فإذا كانت الاستعانة بالاسم تحقق المطلوب، فكيف إذا كان الإنسان في كنف صاحب الاسم علام الغيوب)







# الجواب: ﴿ إِنْهِ اللَّهِ ﴾ مقام تيمن، وانتساب في العبودية إلى الله

واعتزاز به، واستعانة، وطلب للبركة التي هي الخير المتكاثر، بينما ﴿بالله﴾ مقام استعانة، أو قُسَم فقط، فعندماً نقول: ﴿بالله﴾ ريماً التبس ذلك بـ (أُقسم بالله)، أما قائل البسملة فيستعين باسمه -تعالى - على قضاء مطلوبه، فإذا كانت الاستعانة بالاسم لها هذا التأثير فكيف بقدرة صاحب الاسم القوي القدير؟!

# ﴿بِنسمِ ٱللَّهِ﴾



ما فائدة أمر الله نبيه على بأن يقرأ باسم الله في أول سورة العلق؟



# الجواب: فائدة ذلك أنها اعتراف بالعجز..



على ماذا يدل اهتمام المسلم بالبسملة في جميع شؤونه؟



# الجواب: البدء بـ ﴿ إِنْـــــمِ آسَهِ ﴾ منطلق المسلم في الأحداث العامة والخاصة

ويعكس مدى تمجيده لله، كما يدل على توحيده الذي فيه سكينته وريّاه، وقد علّمَ النبي عَلَى أمته أن تكون استعاذتهم واستعانتهم باسم الله بصورة دائمة، فعن عثمان بن عفان عَلَى قال: قال رسول الله عَلى: «ما من عبد يقول في صباح كل يوم ومساء كل ليلة: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيءٌ في الأرض ولا في السماء، وهو السميع العليم. ثلاثَ مرات فيضره شيء»، «الترمذي (3388)، وصححَه الألباني».







إذا كان المقصد الأول الذي بصرتنا به البسملة: التعريف باسم الإله الحق، فما الدليل على أن الله هو الإله الحق؟



الجواب: هنا يأتي المقصد الثاني الذي تبصرنا به آية الحمدلة:



# المنظم ال













التعريف بالعالمين (وهم كل المخلوقات في الكون)، وأنهم علامات لا حصر لها على أن الله هو الإله الملك الحق، فمنه التربية، ومنهم الحمد، ويبصرنا بذلك قوله تعالى ﴿ٱلْحَـمَدُ بِنَّهِ رَبِّ ٱلْمَــَامِينَ ﴾ [الفاتحة : ٢].









﴿رُبِّ الْعَالَمِينَ﴾ اسم يبين حق الربوبية لله، وبراهين هذا الحق



«رب العالمين» اسم يبين حقوق الخلق، وتتلخص في الإنعام المقترن بالتربية.



﴿ربِ العالمين ﴾ دليل على أن الله ليس كمثله شيء فهو ربُّ الخلق أجمعين.



(ربُ العالمين) يُربّى تربية كاملة تضعف عندها تربية النظم البشرية الآفلة.



«الحمد لله» معراج الوصول إلى الله عز وجل، ومرقاة السعادة والسكينة.



«الحمد لله» أجمل ما تتزين به الأفواه، ويردده القانت الأواه.









# ﴿ رُبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ اسم يبين حق الربوبية لله، وبراهين هذا الحق





كيف يكون اتصاف الله بربوبية العالم ردًا على خرافة الإلحاد؟





الجواب: تضمن هذا الاسم (رب العالمين):

أساس البراهين على صدق الربوبية، وخرافة الشرك والإلحاد، فأعظم أدلة ألوهيته ووحدانيته واستحقاقه الحمد أنه ربُ العالمين أي مُربي الكون

وكلمة (العالمين):

تضرب الإلحاد في الصميم؛ فهي تُمثِّلُ العدد الهائل المدهش الذي يشكل كل جزء فيه دليلًا مبهرًا على الوجود الإلهي، إذ هي جمع عالم •

والعالم:

اسمٌ لأصناف الأمم، وكل صنفٍ منها عالَمٌ، وهو اسمٌ لِكلِّ جنسٍ يُعلَمُ به الخالقُ

وهنا تدرك عمق الإقناع الذي أوتيه موسى -عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام-عندما بين من رب العالمين

﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ آَ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَإِن كُنتُم مُّوقِنِينَ وَاللَّهُ وَرَبُّ عَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ آَ اللَّهُ مَاللَّهُ مُّوقِنِينَ وَاللَّهُ وَرَبُّ عَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ آَ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ اللَّهُ وَرَبُّ عَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ آَ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ اللَّهُ وَرَبُّ عَلَيْهِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَلْ إِنَّ كُورُ لَمَجْنُونُ ﴿ آَ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَبُّ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَإِن كُنتُم تَعْقِلُونَ ﴾ الشعراء: 28-28)





# عالَمٌ واحدٌ هو عالم DNA تسبب في إيمان أكبر الملحدين:



66

هو العالم «أنتوني فلو» بروفيسور الفلسفة البريطاني الذي كان من أشهر المدافعين عن الإلحاد أكثر من نصف قرن تقريبًا، ولكنه وقف باندهاش بالغ أمام عالم الفراثي (DNA)

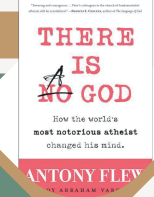
وفي عام 2007م كتب كتابه المحطم للإلحاد وسط دهشة الملحدين:

"هناك إله (كيف غير أشهر ملحدٍ رأيه)"

"There is a God"

How the World's Most Notorious Atheist Changed)

(His Mind



وهذا يذكر بقول ابن عطاء -رحمه الله-:

«كيف يُعرف بالمعارف من به عُرِفَتْ المعارف!! أم كيف يُعْرف بشيءٍ من سبق وجودُه وجود كلِّ شيء!!».

الشَّمْسُ وَالْبَدْرُ مِنْ آيَاتِ قُدْرَتِهِ ... وَالْبَرُ وَالْبَحْرُ فَيْضٌ مِنْ عَطَايَاهُ الطَّيْرُ سَبِّحَهُ، وَالْوَحْشُ مَجِّدَهُ ... وَالْمَوْجُ كَبَرَهُ، وَالْحُوتُ نَاجَاهُ وَالنَّمْلُ تَحْتَ الصَّخُورِ الصَّمِّ قَدِّسَهُ ... وَالْعَبْدُ يَهْتِفُ حَمْدًا فِي خَلايَاهُ وَالنَّمْلُ تَحْتَ الصَّخُورِ الصَّمِّ قَدِّسَهُ ... وَالنَّالُ يَهْتِفُ حَمْدًا فِي خَلايَاهُ وَالنَّاسُ يَعْصُونَهُ جَهْرًا؛ فَيَسْتُرُهُمْ ... وَالْعَبْدُ يَنْسَى وَرَبِّي لَيْسَ يَنْسَاهُ وَالنَّاسُ يَعْصُونَهُ جَهْرًا؛ فَيَسْتُرُهُمْ ... وَالْعَبْدُ يَنْسَى وَرَبِّي لَيْسَ يَنْسَاهُ

# قانون:

معرفة (العالمين) وهم المخلوقات تؤدي إلى:

معرفة أفعال الخالق، ومعرفة أفعال الخالق تؤدي إلى:

معرفة صفاته، ومعرفة صفاته تؤدي إلى:

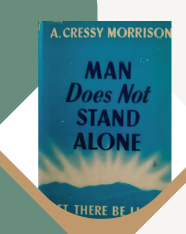
معرفة ذاته أي معرفته سبحانه

﴿ فَٱنْظُرَ إِلَىٰٓ ءَاثُنِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَنِي أَكُو فَي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۖ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الروم: 50).



حاول جوليان هكسلي أن يثبت أن الإنسان لا يحتاج إلى خالق، فألف كتابه (الإنسان يقوم وحده) Man Stands Alone أي أن الإنسان لا يحتاج إلى رب، فيمكنه أن يقوم وحده

فرد عليه كريسي موريسون الرئيس السابق لأكاديمية العلوم بنيويورك، ورئيس المعهد الأمريكي لمدينة نيويورك، وعضو المجلس التنفيذي لمجلس البحوث القومي بالولايات المتحدة بكتابه: (الإنسان لا يقوم وحده Man Does Not Stand Alone يثبت فيه أن الإنسان لا يمكن أن يقوم وحده بل يعتمد في وجوده على رب العالمين.











ما المعاني الثرية التي تكتنزها كلمة (الرب)؟

الجواب:

مصدرٌ أو صفةٌ مشبّهةٌ على وزن (فَعْلِ)، وهي كلمةٌ تدل على ثلاث معانٍ، وباعتبار إضافتها إلى (العالمين) تستلزم معنى رابعًا:

كما قال تعالى: ﴿مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُۥ رَبِّ ٱحْسَنَ مَثْوَاى ﴾ (يوسف: 23) أي سيدي في أحد التفسيرين، وكما قال لَبِيد بن ربيعة: وأهْلكنَ يومًا ربّ كِندَة وابنَه ... ورَبّ معدّ، بين خَبْتٍ وعَرعَرِ.

المعنى المطاع الأول:

أي المربي للخلق حالًا فحالًا؛ فإنه يُدعى ربًا، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَرَبَكِيْبُ كُمُ النَّتِي فِي حُجُورِكُم ﴾ (انساء: 23)، فكلمة (رب) مأخوذة من رَبَّهُ يَرُبُهُ بمعنى رَبَّاهُ، وهو ربّ بمعنى مربّ وسائس.

المعنى المصلح للشيء المثاني:

فقد قال تعالى: ﴿ أُرْجِعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾ (بوسف: 50). ولكنك تضيف لها معنى رابعًا لا يتصف به إلا (رب العالمين)، إذ كونه مربي العالم يقتضي أن يكون هو خالقهم، وإلا فمن أين أتوا؟







### ﴿رِبِ العالمين﴾ اسم يبين حقوق الخلق، وتتلخص في الإنعام المقترن بالتربية



نعم الله لا تحصى، ولكننا نسأل: ما أمهات النعم التي يربي ﴿رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ بها العالمين؟







نعمة الإيجاد

﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَوْ تَكُ شَيْعًا ﴾ (مريم: 9).

## النعمة الكبرى الثانية:

نعمة الإعداد

﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَٰنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقُوبِمِ ﴾ (التين: 4)، فربًاهم سبحانه بعد الإيجاد بالإعداد بالحواس اللازمة ليتعلموا ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرِجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾، فهذا هو الإيجاد، ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْءِدَةَ ﴾ (اننحل: 78) وهذا هو الإعداد.. وكلاهما يوجبان الشكر: ﴿لَعَلَّكُمْ تَشُكُّرُونَ ﴾ (اننحل: 78).

#### النعمة الكبرى الثالثة:

نعمة الإمداد

فسخر الله لهم البيئة والمواد الكونية لعلهم يُعمِلون العقول المفكرة في تحويل التسخير إلى التطوير والتعمير ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ (الجاثية: 13)، وذكر البشرية بأهم عناصر الإمداد في قوله : ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَلِ وَبِنِينَ وَجَعْلَ لَّكُمْ جَنَّتٍ وَيَجْعَل لَّكُو أَنْهَا ﴾ (نع: 12).

## النعمة الكبرى الرابعة:

نعمة الإيفاد

أي إيضاد الرسل إلى الخلق بالهداية للتضريق بين الغي والرشاد، والترغيب في الاستعداد لدار المعاد ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبغَدَ ٱلرُّسُلَّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (النساء: 165)

#### النعمة الكبري الخامسة:

نعمة الإرشاد

أي الإرشاد التوفيقي فاختص المؤمنين وأكرمهم بسلوك طريق العابدين ﴿وَٱللَّهُ يَخْنُصُّ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاَّهُ وَاللَّهُ ذُو اَلْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ (البقرة: 105)، ولذا أوصى النبي على أمته أن يقول الواحد منهم: ((اللهم قنى شر نفسى، واعزم لى على أرشد آمري)) واحمد في المسند (197/33)، وصححه ابن حجر،







### ﴿ رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ دليلٌ على أن الله ليس كمثله شيء فهو ربُ الخلق أجمعين





كيف نستنبط هذه البصيرة العظيمة من قول الله ﴿رَبِّ ٱلْعَـٰ لَمِينَ ﴾؟ -----

الجواب: قال ابن عباس ﴿ مَبِينًا كيفية استنباط هذه البصيرة من ﴿ٱلْحَـمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمَــَلَمِينَ ﴾ (الفاتحة: 2):

قال جبريل لمحمد صلى الله عليه وآله وسلم: «يا محمد قل: (ٱلْحَمَّدُ سِّهِ رَبِّ ٱلْمَكَمِّدِ )»، يقول: قل الحمد لله الذي له الخلق كله: السماواتُ كلهن ومن فيهنّ، والأُرَضُون كلُهنّ ومن فيهنّ، والأُرضُون كلُهنّ ومن فيهنّ، وما بينهن، مما يُعلم ومما لا يُعلم.

﴿ رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ \* كاف الدولان الوال

"اسمٌ كاف للإعلان العالمي عن عبادته باعتزاز وافتخار.."

يقول: اعلم يا محمد أن ربّك هذا لا يشبهه شيء، وينبني على إدراك أن الله ليس كمثله شيء بصيرة أخرى، وهي:

بمن يعتز عَبَدَةُ الحيوانات في عبوديتهم؟

بمن يعتز عَبَدَةُ الملوك والشجر في خضوعهم؟

بمن يعتز عَبَدَةُ الشمس والقمر والحجر والبشر والشيطان والهوى في عبوديتهم؟

أما نحن فنعتز بعبوديتنا لـ(رب العالمين) فهو الإله الملك الحق المبين.





### ﴿رِبِ العالمينِ الْبُرْيِي تربية كاملة تضعف عندها تربية النظم البشرية الآفلة



وجوه تربية الله للعالمين ضخمة كثيرة لا يمكن إحصاؤها.. فما أعظم هذه الوجوه؟







#### الجواب: وجوه التربية الإلهية للعالم:



يُرَبِّي عَبيدَهُ لا لنفع نفسه، ولا لاحتياجه بُلُ لمصالحهم الذاتية.

الوجه

الثاني

تبدأ تربيته -تعالى عزه- لعباده بإيجادهم من العدم، فمن ذا يقدر على ذلك؟

#### الوجه الثالث

غيره -جلّ في علاه- إذا ربّي يظهر النُّقصانُ في خزائنه وفي مَالِه بقدر تلك التَّربية، أما الملك الحق فقال عِلَيْ قال: ((يد الله ملأى لا يغيضها -أي ينقصها- نفقةٌ سحًاءُ- أي كثيرة العطاء- اللِّيلُ والنِّهار -وقال- أرأيتم ما أنفق منذ خلق السّماوات والأرض؟ فَإِنَّه لم يغض-أى ينقص- ما في يده. -وقال-: عرشه على الماء، وبيده الأخرى الميزان يخفض ويرفع)) «البخاري (4684)،

#### الوجه الرابع

حبه للإلحاح في سؤاله حيث يصمد لعباده، واستمراره في تربية عباده بخلاف المربين من الخلق، فقارن وصف الله بالرب بتباهى بعض النصارى بوصف الإله بالأب.

#### أحسن ابن حزم-رحمه الله تعالى- حيث قال:

لك الحمد يا رب والشكر ثم ••• لك الحمد ما باح بالشكر فم لك الحمد في كل ما حالة ••• فقد خصني منك فضل وعم الماء أنشأتني نطفة ... ومن بعد ذلك لحمٌ ودم وأسكنت في جسدي روحُه ... وأجعلتها في طباق الرحم وأخرجتني بعد في عالمي ... وبلغتني درجات الفهم فمنك لى البصر المقتضى ... وسمعٌ وذوق ونطق وشم وحسٌ صحيحٌ، وتمييز ما ••• خلقتُ بأنواعه من أمم ومُكنتنى من فنون العلوم ••• ببادي الكلام وخط القلم





#### ﴿الحمد لله﴾ معراج الوصول إلى الله، ومرقاة السعادة والسكينة





عندما نمدح الله فإننا نقول: ﴿الحمد لله﴾ فما معنى كلمة ﴿الحمد﴾؟

الجواب: الحَمْدُ هو الثناء الكامل على المحمود لكماله الذاتي، ولإحسانه المتعدي إلى عباده من:





#### ونواله وإفضاله:

نواله أصول النعم، وإفضاله بالمزيد من الكرم؛

#### وإزاحته وإتاحته:

البؤس والشقاء إزاحته والمأساة، وإتاحته للاستمتاع بالحياة.

#### نفعه ودفعه:

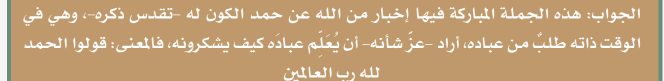
نفعه بإغداق الخير، ودفعه الآفات والشر والضير.

إِذْ يُحَمَّدُ الحكيم العليم لما أنزله من النعم، وأعطاه لخلقه من عظيم الكُرَم، ولما اتصف به من جميل الصفات في الأزل والقدّم، ولهذا نهتف مع سائر الأمم:

لكُ الحمدُ.. ما أولاكُ بالحمد والثنا ... على نعم أتبعتَها نعمًا تترى لك الحمدُ.. حمدًا أنتُ وفقت نا له ••• وعلم تنا منْ حمدك النظمَ والنـثرا لكُ الحمدُ.. حمدًا نبتغيه وسيلة ... إليكُ لتجديد اللطائف والبُشرى لكُ الحمدُ.. كمْ قلدتنا منْ صنيعة ... وأبدلتنا بالعسر -يا خالقي- يُـسرا لكُ الحمدُ.. كمْ مَنْ عشرة قدْ أقلتنا ... ومنْ زلة ألبستنا معها سترا عبدالرحيم البرعي



كيف تضمنت ﴿الحمد لله﴾ إخبارًا وطلبًا في الوقت ذاته بوجوب حمد الله؟









#### ما العلاقة بين الحمد والشكر؟ ولماذا علمنا الله أن نحمده هنا بدلًا من أن نقول: الشكر لله؟



#### الجواب: العلاقة بين الحمد والشكر: تتلخص في أن بينهما عمومًا وخصوصًا وجهيًا:

#### فالحمد أعمُ من الشكر؛

إذ هو الثناء على أحد أمرين: الكمال الذاتي، والإحسان المتعدي، أما الشكر فهو على الثانى فقط، كما قال الناظم:

#### الشكر صرف العبد ما أولاهُ ... مولاهُ من نُعماهُ في رضاهُ

فالحمد أعظم من الشكر؛ لأنه الثناء المطلق على الله، والمطلوب هنا الحمد اللساني الذي يعكس الإيمان القلبي؛ لذا ذكره الله تعالى دون الشكر.

#### والشكر أعم من الحمد من جهة المتعلّق:

فالحمد يكون بالقول غالبًا ﴿قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَى ﴾ (النمل: 59)، أما الشكر فهو فعلٌ يشعر بتعظيم المُنْعِم بسبب الإنعام والإكرام، ويكون بالأمور الثلاثة المكونة للإنسان

#### ويعرف ابنُ القيم -رحمه الله- الشكر بأنه:

«ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده: ثناءً واعترافًا، وعلى قلبه: شهودًا ومحبة، وعلى جوارحه: انقيادًا وطاعة»

#### ولذا قيل:

وما كان شكري وافيًا بنوالكم ••• ولكنني حاولت في الجهد مذهبا أفادتكم النعماءُ مني ثلاثةً ••• يدي ولساني والضميرَ المُحَجّبا





#### ﴿الحمد لله ﴾ أجمل ما تتزين به الأفواه، ويردده القانت الأواه





ما الوجوه التي تبين الآفاق النورانية للحمدلة أي لقولنا: ﴿الحمد لله ﴾؟



#### الجواب: من الوجوه التي تبين الأفاق النورانية للحمدلة:

الحمدلة تعكس الجمال والكمال في المحمود، والسعادة وراحة البال في المحمدلة تعكس الجمال والكمال في المحمود، والسعادة وراحة البال في المحمد، ولذلك قال رسول الله عليه: ((وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ)) مسلم(223)،



وعن النعمان بن بشير على قال: قال رسول الله هي: ((إِنَّ الَّذِي تَذْكُرُونَ مِنْ جَلَالِ الله، وَتَسْبِيحِه، وَتَعْلِيله تَتَعَطَّفُ حَوْلَ الْعَرْشِ، لَهُنَّ دَوِيٌ، كَدَوِيِّ النَّحْل، الله، وَتَسْبِيحِه، وَتَعْلِيله تَتَعَطَّفُ حَوْلَ الْعَرْشِ، لَهُنَّ دَوِيٌ، كَدَوِيِّ النَّحْل، لله، وَتَسْبِيحِه، وَتَعْلِيله تَتَعَطَّفُ حَوْلَ الْعَرْشِ، لَهُنَّ دَوِيٌ، كَدَوِيِّ النَّحْل، لله، وَتَسْبِيحِه، وَتَعْلِيله تَتَعَطَّفُ حَوْلَ الْعَرْشِ، لَهُنَّ دَوِيٌ، كَدَوِيِّ النَّحْل، لله يُذَكِّرُن بِصَاحِبِهِنّ، أَفَلًا يُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ لَا يَزَالَ لَهُ عِنْدَ اللهِ شَيْءٌ يُذَكِّرُ بِهِ؟)) المسلامية.

الحمدلة ثمانية أحرف، وأبواب الجنّة ثمانية، فيرجى أن تكون جميعًا مفتوحةً لمن ردّدَها بصفاء نفسٍ، وصدق عزمٍ، وجمال إقبالٍ، وقوة إخلاصٍ...



إليك، عظيمَ العفو، أشكو مواجعي ••• بدمع على مرأى الخلائق لا يجري ترحّل إخواني.. فأصبحتُ بعدهم ••• غريبًا.. يتيمَ الروح والقلب والفكر لك الحمد.. والأحبابُ في كل سامرٍ ••• لك الحمد.. والأحباب في وحشةِ القبرِ غازي القصيبي



الحمد لا حصر لعدده؛ ولذا تضن الصالحون في (حَمْدِ الله)، فمن ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم عن ذكرٍ يعادل اليوم والليلة:



((الحمد لِلّه عدد ما خلق، والحمد لِلّه ملء ما خلق، والحمد لِلّه عدد ما في السّماوات وما في الأرض، (والحمد للّه ملء ما في السّماوات وما في الأرض)، والحمد للّه عدد ما أحصى كتابه، والحمد للّه ملء ما أحصى كتابه، والحمد للّه عدد كلّ شيء، والحمد للّه ملء كلّ شيء)) الحمد كلّ شيء، والحمد للّه ملء كلّ شيء)) الحمد، حمدًا كثيرًا طيّبًا مباركًا فيه (كما يحب ربنا ويرضى)، فلمّا قال: رَبّنا ولك الحمد، حمدًا كثيرًا طيّبًا مباركًا فيه (كما يحب ربنا ويرضى)، فلمّا انصرف، قال: «من المُتكلّم؟» قال: أنا، قال: (رَأيتُ بضعةً وثلاثين مَلكًا يبتدرونها، أيّهم يكتبها أوّلًا) المعدد (19018) وصححه الأرناؤوط».



لماذا كانت ﴿ الحمد لله ﴾ أبلغ من قولك: (أُحْمَدُ الله)؟

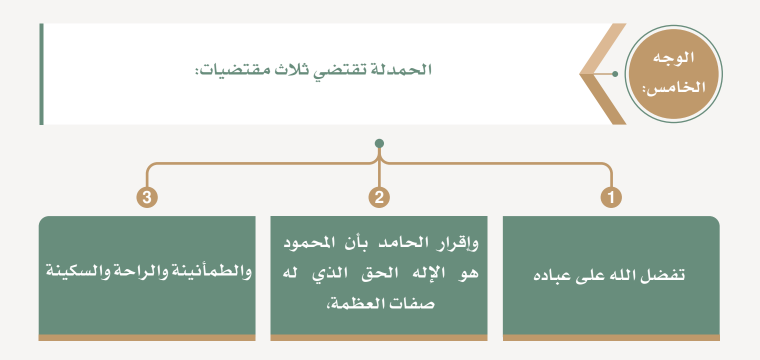


الجواب: ﴿ الحمد لله ﴾ أبلغ من (أَحْمَدُ الله)؛ لأن الله حَمِد بذلك نفسه قبل حمد الحامدين، وقبل شكر الشّاكرين

ف(ال) في (الحمد لله) للاختصاص اللّائق وللْمِلْكِ الفائق، وللسّتحقاق، ولذا قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ: ((وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ تَمْلاَنِ - أَوْ تَمْلاً - مَا بَيْنَ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ)) ،مسلم (223)،







#### كما قيل:

لك الحمد... والأحلامُ ضاحكةُ الثغرِ ••• لك الحمد... والأيامُ داميةُ الظُـفر لك الحمد... والأقراح تعصف في صدري لك الحمد... والأفراح ترقصُ في دمي في دمي غازي القصيبي

#### وقال الآخر:





إذا كان المقصد الأول بصرنا باسم الإله الحق، والمقصد الثاني بصرنا بأن العالمين تمثل أدلة لا تحصى على أنه -تعالى مجده- هو الإله الحق، هنا يأتي السؤال: فلماذا خلق الله العالمين الذين يمثلون الطبيعة، ولماذا أنزل لهم القرآن ليكون لهم شريعة؟



الجواب يتجلى في المقصد الثالث الذي تبصرنا به قوله تعالى : ﴿ ٱلرَّمِّنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 3):



# القطيني المناتيني



الرحمة هي السبب في خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، فإشاعة الرحمة أهم أهداف خلق الوجود وإرسال الرسل، ويبصرنا بذلك وورسال الرسل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّمُّنِ ٱلرَّحِيدِ ﴾









الرحمة هي السبب في خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، فإشاعة الرحمة أهم أهداف خلق الوجود وإرسال الرسل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ٱلرَّمُّنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 3)





ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



إشاعة الرحمة ونشرها أساس الإرادة الإلهية لخلق الوجود وإرسال الرسل بالرسالة الإسلامية، فهي أهم الأهداف في الرسالة الإسلامية



الرحمة في التَصَوُّر الإسلامي مطلوبةٌ غايةً ووسيلةً، وابتداءً وانتهاءً



حقيقة الخلق والأمر هي الرحمة الإلهية، وإن ظهر من بعض صورها غير ذلك.









إشاعة الرحمة ونشرها أساس الإرادة الإلهية لخلق الوجود وإرسال الرسل بالرسالة الإسلامية، فهي أهم الأهداف في الرسالة الإسلامية





﴾ ما فائدة تكرار هذين الوصفين ﴿الرحمن الرحيم﴾ هنا بعد أن تقدم ذكرهما في البسملة؟





الجواب: التَّكرار الذكريُ لهذين الوصفين العظيمين ﴿الرحمن الرحيم﴾

يزيد في الشعور الغامر برحمة الله في عقل المسلم؛ إذ يكرر المسلم قراءة هذين الوصفين الجليلين أربعًا وثلاثين مرة في اليوم في الصلوات الخمس

فالرحمة:

أساس التشريعات والنظم الإسلامية، وهدف تطبيقاتها ﴿ وَمَا أَرْسِلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء: 107)



ما سر التعبير باللام في قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ (الأنبياء: 107)، ولم لمْ يقل (رحمة بالعالمين)؟



الجواب: الرحمة (للعالم) أعظمُ من الرحمة (بالعالم)

لأن هذا التعبير ﴿رحمة للعالمين﴾ يقتضى نشر الرحمة بين أجزاء العالم المليئة بالظلم والفساد والقسوة، لتكون الرحمة ثقافة العالم، وطبيعته؛ والشرع إنما وضع للمصلحة الإنسانية، والرحمة بعامة البشرية، وما وجد فيه من تكاليفُ شاقَّة -كالحدود- فهي تعود في أصلها إلى الرحمة، والحفاظ على الحياة كما قال تعالى: ﴿



ومن يُنفُر من الشريعة، ويستخدم الإرهاب الإعلامي لصد الناس عنها إنما يحاول تدمير حقوق الإنسان ومصالحه، ويسعى كي يبغي الحياة عوجًا، ويُدُمِّرُ أجمل الفرص التي أتيحت للناس للحصول على السعادة.













الجواب: ذكر الله هذين الوصفين في الآية الأولى (البسملة) قبل ذكر العالمين (الحياة الدنيا) ليؤكد على غلبة الرحمة في صفاته قبل خلق العالمين (الحياة الدنيا)، وذكرهما في الآية الثالثة قبل ذكر يوم الدين في قوله ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدّينِ ﴾ (الفاتحة: 4) (الحياة الأخرى) ليبين أن الرحمة هي الغالبة في حساب يوم الدين في الآخرة

فقارن هذه الرحمة الواسعة بما ورد في «العهد القديم» حول أسطورة برج بابل في الإصحاح الحادي عشر من سفر التكوين -من كلام ربما اعتراه التحريف جزءًا أو كلًا فنحن نؤمن أن الله آتى موسى الكتاب تماماً علَى الذي أحسن وهدى ورحمة-:



6 وقال الرب: هو ذا شعبٌ واحد، ولسانٌ واحد لجميعهم، وهذا ابتداؤهم بالعمل. والآن لا يمتنع عليهم كل ما ينوون أن يعملوه. 7 هلم ننزل ونبلبل هناك لسانهم حتى لا يسمع بعضهم لسان بعض. 8 فبددهم الرب من هناك على وجه كل الأرض، فكفوا عن بنيان المدينة. 9 لذلك دُعي اسمها بابل؛ لأن الرب هناك بلبل لسان كل الأرض، ومن هناك بددهم الرب على وجه كل الأرض.





#### الرحمة في التَصَوُّر الإسلامي مطلوبةٌ غايةً ووسيلةً، وابتداءً وانتهاءً





🚕 - كيف تكون الرحمة مطلوبة في التصور الإسلامي؟ وما الفرق بين معنى ﴿الرحمن ﴾، و﴿الرحيم ﴾؟ -﴿

الجواب: يظهر ذلك من خلال معرفة الفرق بين هذين الاسمين العظيمين:

وَالرّحِيمُ: هو المُنعمُ بِمَا يُتَصَوّر جنسه من الْعباد.

الرَّحْمَنُ: هو الْمُنعِمُ بِمَا لَا يُتَصَوُّر صُدُورُ جَنْسهُ مِنَ العِباد

رحيمٌ لِأَنّه يفعل ما لا يقدر العبد على جنسه.

هو تعالى رحمنٌ لأَنّه يَخلُقُ ما لا يقدر العبد عليه

والرحيم زيادة اختصاص بإعطاء رحمة ومرية للمؤمنين.

الرحمن رحمانٌ بالسلمين والكافرين والخلق أجمعين

قيل: الرحيم الذي يُنعم بدقائق النعم، وتفاصيلها

والرحمن يُنعم بجلائل النعم، وعظائمها

وبما أنه لا يوجد دليلٌ فصلٌ يحسم بين تلك الأقوال؛ فيمكن تصحيح كل تلك المعاني فالتنوع في فهم الفرق بين الاسمين يبين لنا اتساع مجالات الرحمة، فالرحمة تكون في الوسائل كما هي في الغايات، وتكون في المبادئ كما هي في العواقب، وتكون في المقدمات كما هي في النتائج، وتكون في الشرائع والنظم والشعائر والمسؤوليات كما هي في الجزاء والثواب والمكافآت، وتكون في الصغائر والمخلي من المسائل، كما هي في العظائم والجلي من أمور الحياة..









#### ما فائدة الجمع بين الصفتين ﴿الرِّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾؟



#### الجواب: يلخص السهيلي -رحمه الله- ذلك فيقول:

«وفائدة الجمع بين الصفتين ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ ﴾ (الفاتحة: 3) الإنباء عن رحمةٍ عاجلةٍ وآجلةٍ، وخاصة وعامة».





#### لماذا قدّم الله اسمه (ٱلرَّحْمَنِ) على اسمه (ٱلرَّحِيمِ)؟



الجواب: قدّم الله اسمه (الرحمن) على اسمه (الرحيم) لأنه حرّم على الناس أن يَتَسَمّوا ببعض أسمائه كالرحمن والخالق بخلاف غيرها من الأسماء كالسميع والبصير، فقدّم الاسم الخاص به دون جميع خلقه، ومما يدل على هذه البصيرة أن الله عدد الأسماء المشتقة من الرحمة وخص نفسه باسم (الرحمن)، وهو اسم لا يتسمى به الخلق.. فهلا أظهر الخلق الرحمة فيما بينهم عسى أن ينالوا مزيداً من رحمته في الدنيا والآخرة

ومن أجمل التقاليد العلمية الشرعية أن أهل العلم تعارفوا على جعل حديث الرحمة المسلسل بالأولية أول ما يسمعه طلبة العلم والعلماء فيما بينهم في المجالس العلمية المشتركة، وهو قول النبى صلى الله عليه وآله وسلم:

الراحمون يرحمهم الرحمن ارحموا من في الأرض يرحمكم من في الأرض يرحمكم من في السماء)

«أبو داود (4941)، والترمذي (1924) قال الترمذي: حسن صحيح»







#### وأخذ أبو القاسم بن عساكر -رحمه الله- هذا المعنى فقال:

بادر إلى الخيريا ذا اللب مغتنمًا ••• ولا تكن من قليل العرف محتشمًا واشكر لمولاك ما أولاك من نعم ••• فالشكر يستوجب الإفضال والكرما وارحم بقلبك خلق الله وارعهم ••• فإنما يرحم الرحمن من رحما









حقيقة الخلق والأمر هي الرحمة الإلهية، وإن ظهر من بعض صورها غير ذلك









هذا السؤال كان مفتاحًا لعالم الرياضيات (جيفري لانغ Gwffery Lang) للدخول في الإسلام، وألف كتابه (الصراع من أجل الإيمان Struggling to Surrender) بناء على تجربته التي بها أبصر نور الحقيقة في القرآن.. نعم هو تساءل كما يتساءل أي إنسان عن سر وجود الآلام في الحياة، وهل ينافي ذلك أن الله هو الرحمن الرحيم الذي وسعت رحمته كل شيء؟.

#### الإجابة المختصرة على سؤال:



كيف تزعمون أن رحمة الله عامة مع وجود الحوادث المؤلمة؟





الحُوادث التي تحدث للعباد قسمان:

#### القسم الثاني

ظاهره العذاب وباطنه الرحمة، كَالوَالد إذًا حبس وُلدُهُ للعلم، والإنسان إذا وقع في يده مرض الآكلةُ (التي تسبب تآكل الجسد)، فإذا قُطعت تلك اليد فهذا في الظّاهر عذابٌ، وفي الباطن راحةُ ورحمةُ.

#### القسم الأول

ظاهره الرحمة وباطنه العذاب، كالوالد إذا أُهمَلُ وَلُدهُ حتّى يفعل ما يشاءُ ولا يُؤُدّبُهُ.









#### هناك ظواهر تنافي الرحمة في ظاهرها، فكيف يقال إن حقيقة الخلق والأمر الرحمة حينئذ؟



#### الجواب: الظواهر التي يُظنُ أنها منافيةٌ للرحمة هي الرحمة بعينها:

كل ما وجد من المصائب هو لصالح بني الإنسان بالنظر إلى اختبار العاجلة ونتائج الآجلة، فالغافل يَغْتَرُ بِالظَّوَاهِرِ، وَالْعَاقِلُ يَنْظُرُ إلى الحقائق ولو كانت من السَّرَائِرِ، وينظر لها بعين بصيرته، ولذا قال الخضر لما أبان الحق، وأظهر الحِكَم والأسرار: ﴿وَمَا فَعَلْنُهُ، عَنُ أُمْرِئَ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَالَمٌ تَسَطِّع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (الكهف: 82)

واللافت للنظر أن هذه القصة الرائعة تمثل القدر بحدافيره؛ إذ ترى فيها الخضر عليه السلام الذي يمثل القدر الغيبي الذي لم يستطع عظيم مثل موسى عليه السلام أن يصبر عليه، وقد وصف الله الخضر بما يصلح أن يكون وصفًا للقدر ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِناً وَعَلَمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ (الكهف: 65)

| تدل على ملك الله                     | $\leftarrow$ | فكلمة ﴿عبدًا﴾ |
|--------------------------------------|--------------|---------------|
| تدل على الأصل في أفعال الله          | $\leftarrow$ | وكلمة ﴿رحمة﴾  |
| تدل على العلم الذي يغيب عن المشاهدة. | $\leftarrow$ | وكلمة ﴿علمًا﴾ |

#### البلاء الدنيوي ابتلاء يعقبه أجمل الجزاء في الآخرة لمن صبر

#### قال رسول الله علي قال:

((ما من مُسلمٍ يُشَاكُ شوكةٌ فما فوقها إلّا كتبت له بها درجةٌ، وَمُحِيت عنه بها خطيئةٌ))

#### وعن جابر رَوْفَيْ قال: قال رسول الله ﷺ:

((يود أهل العافية يوم القيامة -حين يُعطى أهل البلاء الثواب- لو أن جلودهم كانت قُرضَتْ في الدنيا بالمقاريض)) «الترمذي (2402)، وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير (8177)».





#### الإجابة المختصرة على سؤال:



كيف تزعمون أن رحمة الله عامة مع وجود الحوادث المؤلمة؟



#### تتضح من خلال الأمور الآتية:



التكاليف وضعت للمصلحة الإنسانية وإن كانت خلاف الأهواء والشهوات:

فهي كما قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا ﴾ (الإسراء: 7)، وتَركُ الخير الكثير لأجل الشّرِ القليل شرّ كثيرٌ، فترك التكاليف لأنها تقيد الرغبات والأهواء يؤدي إلى شرور الضيق والبؤس والعناء كتقييد أهواء محبي السرعة بنظام المرور، وانظر ذلك حين شعرت مريم –عليها السّلام– بالخوف من المستقبل بسبب ما قُدِر لها، فقال الله لها: ﴿ قَالَ كَذَاكِ قَالَ رَبُكِ هُوَ عَلَى هَيِّنُ وَلِنَجْعَلَهُ وَسِبب ما قُدِر لها، فقال الله لها: ﴿ قَالَ كَذَاكِ أَمْراً مَقْضِياً ﴾ (مريم: 21).



#### من الرحمة خلق النار؛

فإن المقصود من خلقها صرف الأشرار إلى الأعمال الصالحة الإيجابية المثمرة.. إلى أعمال الأبرار.. هاهنا ترى الخلائق يفرون إلى ربهم، ويعيدون صياغة حياتهم وفق ما يُصلح الأرض وينفع الناس، لا وفق الأنانيات الشخصية، والطمع الفردي، وتأمل ذلك بصورة واضحة رائعة الترتيب، شائقة الأسلوب في سورة الليل من أولها حتى تصل إلى قوله تعالى: ﴿ فَأَنذَرُتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ لَا اللهُ ا







إذا كان المقصد الأول عرفنا باسم الإله الحق، والثاني بصرنا بالأدلة التي لا تحصى على أن الله هو الإله الحق، والثالث بصرنا بأن الرحمة هي الهدف من خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، فهل يستمر وجود هذا العالم بلا نهاية؟ وكيف تتحقق الرحمة للعالم، والمظلومون يموتون دون أن يسعدوا؟



الجواب يتجلى في المقصد الرابع الذي تبصرنا به قوله تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ (الفاتعة: 4)



## القطب المالية الغ



التعريف بقصة نهاية العالم في الحياة الدنيا، وتطبيق العدل الإلهي الكامل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:

﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾

﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾









التعريف بقصة نهاية العالم في الحياة الدنيا، وتطبيق العدل الإلهي الكامل، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوَمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]





ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



﴿ مَالِكِ بَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ تختصر قصة نهاية التاريخ في الحياة الدنيا



﴿ ٱلدِّيكِ ﴾ هو النظام الذي يدين به الناس في الدنيا، ويدانون وفقه في الآخرة



«الله» هو الملك المالك ليوم يحاسب فيه الخلق على نظامهم الدنيوي



﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْكِ ﴾ تمجيدٌ لبيان هيبة العدل، وتفويضٌ لبيان جمال الرحمة والفضل



﴿ يَوْمِ ٱلدِّيبِ ﴾ هو أعظم حلِّ لإيجاد التنمية الصادقة في المجتمعات





#### ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ تختصر قصة نهاية التاريخ في الحياة الدنيا





ما المناسبة والاتصال بين هذه الآية والآيات السابقة لها؟





تتكلم عن قصة البداية العالمية للكون مادةً ونظامًا.

آية البسملة

تتكلم عن تربية العالمين إيجادًا، وإعدادًا، وإمدادًا، وإيضادًا.

وآية الحمدلة

تتكلم عن اقتران الخلق والتربية بالرحمة.

وآية الرحمة ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتعة: 3)

#### وهذه الآية آيةُ الملك الأخروي ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ (الفاتحة: 4)

تبين قصة النهاية للكون المنظور، وبدء الحياة الحقيقية التي تترتب على البداية الاختبارية في الدنيا، فالبداية اختبارٌ على تطبيق مقتضيات تربية العالمين، ونهاية هذا الاختبارية في الدنيا)، ففيه يظهر العدل الكامل، حيث ﴿ تُوَفِّلَ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ وَهُمُ لَلْ يُظْلَمُونَ ﴾ (البقرة: 281).



كيف ترد هذه الآية ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ على شبه الدهريين والوثنيين؟



الجواب: هذه الآية تقدم الجواب عن السؤال الكوني الوجودي

(الى أين نذهب، وإلى أين المسير والمصير؟)







### فبينت معالم الحل للمشكلة الفلسفية العميقة التي يثيرها الدهريون والوثنيون حينما قال أحدهم:

جئتُ لا أعلم من أين ولكني أتيتُ/ ولقد أبصرتُ قدّامي طريقا فمشيتُ وسأبقى ماشيًا إن شئت هذا أم أبيت/ كيف جئتُ؟ كيف أبصرت طريقى ؟

#### لست أدري!

أتراني قبلما أصبحت إنسانًا سويًا/ أتراني كنت محوا أم تراني كنت شيئًا ألهذا اللغز حل أم سيبقى أبديًا/ لست أدري ..... ولماذا لست أدري؟

#### لست أدري!



#### اقرأ عليه الفاتحة وقل له:

إنّني أدري وأدري لِمَ ياهذا أتيتُ/ جئتُ عبدًا لإلهِ الكونِ. ويلي إنْ عصيتُ جئتُ مخلوقًا بأمرِ الله بالدُنيا ابتُليتُ/ كلّ مافي الكونِ مثلي عن مرادِ اللهِ يدري جاهِلٌ من قال يومًا: لستُ أدري لستُ أدري هذه الدّنيا ستمضي فمماتٌ فنشورُ/ فحسابٌ فنعيمٌ، أو عذابٌ وسعيرُ لخلودٍ قدْ خُلِقنا هكذا قال القديرُ/ فلهُ الحمدُ فلولا فضلهُ ما كنتُ أدري كيف بعد الهدي نهذي لست أدري لستُ أدري.







#### ﴿ ٱلدِّينِ ﴾ هو النظام الذي يدين به الناس في الدنيا، ويدانون وفقه في الآخرة











#### المعنى الأول

دانه أي: ملكه وحكمه وساسه، ودبّره وقهره، وحاسبه وجازاه وكافأه، فهي تدور على الملك والتصرف والمحاسبة ﴿أُءِنَّا لَمَدِينُونَ ﴾ (الصافات: 53) أي محاسبون، وقال النبي يَلِيِّهُ: ((الكُيّسُ من دان نفسه)) «الترمذي (2459) وقال حديث حسن»،

#### المعنى الثاني

دان له أي: أطاعه وخضع له، فالدين هو النظام الذي يتم الخضوع له، والقانون الذي يتبعه الإنسان في حياته،، ويدل لهذا المعنى قول المُثَقّب العبدي:

إذا ما قمتُ أُرحلها بليل تأوّهُ آهـة الرّجـلِ الحزينِ تقولُ إذا دُرأْتُ لها وَضيني أهذا دينهُ أبداً وديني؟

#### المعنى الثالث

دان بالشيء أي: اتخذه دينًا ومذهبًا فاعتقده أو اعتاده، فالدين هنا بمعنى: المذهب والطريقة والنظام والمنهج المتبع.

(فكلمة الدين) تجمع بين معنيين متقابلين في الوقت ذاته: المنهج المتبع في الدنيا والجزاء على هذا المنهج في الآخرة.





«الله» هو الملك المالك ليوم يحاسب فيه الخلق على نظامهم الدنيوي





ما المشاهد التي تصورها القراءتان ﴿مَلك﴾، ﴿مَالك﴾؟



الجواب: هاتان الصفتان (الملكية والمالكية) تجتمعان في مشهدين بسبب القراءتين العظيمتين الواردتين في الآية:

#### المشهد الأول:

توضحه قراءة ستة من العشرة القراء ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ من المُلك الذي يعني الحكم، فله الملك الكامل الذي يعني العلم الكامل، والقدرة المطلقة ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُۥ﴾ (الزنزلة: 8.7)

وما أبلغ ما وعظ به الأوزاعي -رحمه الله- أبا جعفر المنصور في هذه الآية حيث قال له: «يا أمير المؤمنين تدري ما جاء في تأويل هذه الآية عن جَدِّك -أي: ابن عباس- «مَالِ هَذَا ٱلْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنها ﴾ (الكهف: 49) قال: الصغيرة التبسم، والكبيرة الضحك، فكيف بما عملته الأيدي والألسن».

وقرأ النبي ﷺ على المنبر ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُكُو يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطُوِيَّاتُ إِيمِينِهِ أَ سُبْحَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الزمر: 67) ثم قال:

((يَقْبِضُ اللّهُ الأَرْضَ وَيَطْوِي السّمَاوَاتِ بِيَمِينِهِ ثُمّ يَقُولُ: أنا الملك أين مُلُوكُ الأرض، ((يَقْبِضُ اللّهُ الأَرْضَ وَيَطْوِي السّمَاوَاتِ بِيَمِينِهِ ثُمّ يَقُولُ: أنا الملك أين مُلُوكُ الأرض، أنا المُتكبّر أون؟ أين المُتكبّر أون؟ أين المُتكبر، أنا المتكبر، أنا المتكبر، أنا الملك، أنا المعزيز، أنا المحريم، (أنا المتعال)) «البخاري (4812)، ومسلم (2787)».





#### المشهد الثاني:

توضحه قراءة الباقين ﴿مالكِ يوم الدين﴾ من المِلْك والمالكِية، أي هو المتملّك للمنافع والذوات، والأشخاص والمخلوقات والأنفاس والمشاعر والأفكار والإحساسات حتى تنطق له أعضاء الإنسان يوم القيامة، فهو الملك المالك العظيم ﴿حَتِّى إِذَا مَاجَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِم لِمَ شَهِدتُم عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِم لِمَ شَهِدتُم عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِم لِمَ شَهِدتُم عَلَيْهِمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ





#### ﴿ مَاكِ بِوَمْ ٱلدِّيبِ ﴾ تمجيدُ لبيان هيبة العدل، وتضويض لبيان جمال الرحمة والفضل







تجيب هذه الآية على ذلك؛ إذ يقول الله -تعالى ذكره- لمن قرأ هذه الآية: ((مجدني عبدي)) لأنه ينسب إليه -تعالى ذكره- تحقيق العدل التام بين الخلائق في ذلك اليوم، فيوم الدين هو يوم القسط الأكبر، وإثباته من أعظم الأدلة على تمجيد الله، فهذه وظيفة اليوم الآخر، وغايته: ﴿لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ (طه: 15).







الجواب: قول الله في الرواية الأخرى ((فوض إلى عبدي)) فلأن العبد ينتظر منه أعظم الرحمة والفضل في ذلك اليوم العبوس القمطرير، ويظهر التفويض بقراءة هذه الآية عندما نلاحظ الاتصال الخاص بين هذه الآية وما قبلها مباشرة، فالعبد قدّم الثناء عليه سبحانه وتعالى بقوله ﴿ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (الفاتحة: 3)، ثم انتقل إلى يوم الدين، كأنه فوِّض لله تعالى أمره، واعتقد أنه رحمن رحيم مع ملكه ليوم الدين.. هنا تعلم جمال الدعاء الذي علمنا إياه النبي صلى الله عليه وآله وسلم عند النوم حيث تحتمل أن تكون نومة لا يقظة بعدها فتفوض أمرك إلى الله وتقول: ((اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ وَجْهي إلَيْكَ وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ وَأَنْجَأْتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ رَغْبَةٌ وَرَهْبَةٌ إِلَيْكَ لاَ مَنْجَأً، وَلاَ مَنْجَا مِنْكَ إلاَ إِلَيْكَ اللَّهُمّ آمَنْتُ بِكتَابِكُ الَّذِي أَنْزَلْتَ وَبِنَبِيّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ)) والبخاري (247)، ومسلم (2710)،

إنه يوم تضويض العباد ربهم في منحهم رحمته التى قال ﷺ عنها: ((إنَّ للَّه مائَّةٌ رَحْمَة، أَنْزُلُ مِنْهَا رَحْمَةُ وَاحِدَةً بَيْنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ وَالْهَوَامّ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ، وَبِهَا يَتُرَاحَمُونَ، وَبِهَا تُعْطِفُ الْوَحْشُ عَلَى وَلَدهَا، وَأَخَرَ اللَّهُ تَسْعًا وَتَسْعِينَ رَحْمَةُ، يُرْحَمُ بِهَا عِبَادُهُ يَوْمُ الْقَيَامَةِ)) «مسلم (2752)».





#### «يوم الدين» هو أعظم حلُّ لإيجاد التنمية الصادقة في المجتمعات.





#### كيف يعالج الإيمان بيوم الدين ظاهرة انعدام الضمير؟

الجواب: هذه الآية تبين الحل والمخرج أمام ظاهرة انعدام الضمير الإنساني والعالمي.. إنه يكمن في الإيمان بهذه الحقيقة (يوم الدين).. فقد جعل الإسلام الإيمان بيوم الدين من أعظم الأسس الإيمانية والأمنية فقرنه كثيرًا بالإيمان بالله، وقيد الله العظيم مُلكه ومالكيته في هذه الآية بيوم الدين مع أنه ملك الدنيا والآخرة ومالكهما تعظيمًا ليوم الدين، فكأن الدنيا لا تساوي شيئًا أمامه ﴿وَإِنَّ الدَّارُ ٱلْأَخِرَةَ لَهَى الْحَياة الحقيقية:

إلى كم تَمَادى في غُرورِ وغضلة ••• وكم هكذا نومٌ إلى غير يَقظَة لقد ضاع عُمرٌ، سَاعَةٌ منه تُشْترى ••• بِمِلْءِ السّمَا وَالأَرْضِ أَيةَ ضيعة أَيُنْفَقُ هَـذا في هـوى هـذه التي ••• أبَى اللهُ أن تُسـوى جناح بعوضة أتَرضَى من العيش الرّغيْد وَعيْشَة ••• مع الملأ الأَعْلَى بِعَيش البَهِيمة أَقَانٍ بِباقٍ تَشتَرِيْهُ سَفَاهَةٌ ••• وسُخطًا برضوانٍ، ونارًا بجنّة الشاعر: ابن المُتري ال



#### ما الآثار الإيجابية للإيمان بيوم الدين على الفرد والمجتمع؟

الجواب: يترتب على الإيمان بيوم الدين والخوف من سوء الحساب الاستقرارُ الأمني، والصدقُ الوظيفي، والسلمُ الاجتماعي، والانضباط الإداري، والفزع القلبي من التقصير في الواجب، فينمو الضمير الذاتي، والمحاسبة الشخصية، ويتعزز الشعور بالمساواة بين بني آدم -عليه السلام-، وتختفي العنصريةُ والتمييزُ والشعورُ بالعجب والكبر المدمر للنفسية الإنسانية كما قال تعالى: ﴿ تِلِّكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ نَعُعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلمُنّقِينَ ﴾ (القصص: 83).







#### ما أسباب اقتران ملك الله ومالكيته بيوم الدين؟



الجواب: قيد الله ملكه ومالكيته بيوم الدين مع أنه مالك الدنيا والآخرة لسبب ثانٍ أيضًا هو بيان المفهوم الإسلامي العظيم في حرية الإرادة والاختيار البشري، فهو سبحانه أعطى شيئًا من المُلك والملك للبشر قبل يوم الدين اختبارًا، فاختار بعضهم أن يقول ﴿أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ (النازعات: 24)، واختار بعضهم أن يقول:

ولست أُبالِي حين أُقْتَل مُسلمًا ••• على أيّ شقّ كان لِلّه مَصرعي وذلك في ذات الإِله وإن يَشأ ••• يُبارِك على أُوصال شِلوٍ مُمَزّعِ (خُبَيب بن عَدي ﴿

أما يوم القيامة فيسلب عنهم ذلك كله، فلا ملك لهم حتى على أعضائهم في ذلك اليوم الحق ﴿ ٱلْيَوْمَ نَغْتِمُ عَلَىۤ أَفُوهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَاۤ أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (يس: 65)، إنهم لا يملكون لأنفسهم شيئًا ذلك اليوم كما قال تعالى ﴿ لِمَنِ الْمُلُكُ ٱلْيُومُ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ (عاهر: 16).



-8-



إذا كان المقصد الأول عرفنا باسم الإله الحق، والثاني بصرنا بالأدلة التي لا تحصى على أن الله هو الإله الحق، والثالث بصرنا بأن الرحمة هي الهدف من خلق الطبيعة وإنزال الشريعة، والرابع بصرنا بقصة نهاية العالم، فماذا يصنع المرء ليجد السعادة يوم الدين؟ وكيف يعمل وهو يعيش في عالم الدنيا؟



### المنظمة المناعي



التعريف بوظيفة العالمين، وهي الالتزام بأنظمة العبادة الموحدة لله وذلك لتحقيق السعادة في الحياتين ويبصرنا بذلك قوله تعالى:

﴿إِيَّاكَ نَعَبُّدُ ﴾ (الفاتحة: 5)















ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



(العبادة) هي البرنامج الحياتي العملي الذي يدل على صدق التوحيد.

رُالنظام العبادي) هو النظام الإلهي المنظم للحياة الجالبِ للإنسانية السعادة.

(العبادة) هي طريق البشرية للتحرر الحقيقي وللسيادة والريادة.





(العبادة) هي البرنامج الحياتي العملي الذي يدل على صدق التوحيد.





#### لماذا قدّم الله المضعول (إياك) على الضعل (نعبد)؟



الجواب: حصر الله العبادة القائمة على التوحيد به حيث قدم المفعول (إياك) على الفعل (نعبد)؛ لإفادة انحصار العبادة فيه وله -جلّ مجده-، وبما أننا عرفنا الجواب عن الفعل (نعبد)؛ السؤالين الوجوديين الكبيرين:

#### و (إلى أين ندهب؟)



#### (من أين جئنا؟)

يبقى الجواب على السؤال الثالث:

(114)

الجواب: لنجد أن الله فرض برنامجًا يبين وظيفة الحياة الوجودية، ويؤدي إلى إصلاح النفس الإنسانية، واستقامة الحياة وعدم اعوجاجها، ويحقق الانسجام مع بقية مخلوقات الكون وأنظمتها

#### ويتلخص هذا البرنامج في (المنهاج العبادي القائم على توحيد الله)

ويتم الجزاء (يوم الدين) بناء على القيام بهذا البرنامج والالتزام بتفاصيله، فمن عرف (توحيد الربوبية) في آية ﴿ٱلْحَمُدُ بِنَّهِ رَبِّ ٱلْمَـٰكَمِينَ ﴾ (الفاتحة: 2) لا بد أن يقرر (توحيد الألوهية ويدرك الكمال الذي لا يحيط به بشر في أسماء الله وصفاته) فيقول -إن كان يعقل-: ﴿إِيَّاكَ نَمْـُدُ وَإِيَّاكَ نَمْـتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5).









#### ما أهمية نظام العبادة في الإسلام؟



الجواب: نظام العبادة في الإسلام يُمَثّل البناء الحقيقي العملي لتوحيد رب الأرض والسماء، ويُشكل الحصن الواقي من الشرك والرّياء.





ما أنواع الرياء الذي تنسفه هذه الآية؟

الجواب: الرّياء الذي تنسفه هذه الآية ببرهان العبادة نوعان:

#### رباء النّفاق:

وهو العمل لأجل رؤية الناس، فتأتى هذه الآية المباركة مذكرة بالتوحيد

المنافى للرياء

#### ورباء العادة:

وهو العمل بحكمها من غير ملاحظة معنى العمل وسره وفائدته وأهدافه ومقاصده، وبذا فإن الآية تبنى قيمة الاعتزاز بالله من خلال بناء حس العبودية ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)، فكلُّ من كان لله أعبد وأذل كان عند الله أعزُّ وأجلُّ، كما قبل:

وأسكرني، ولم أحْسُ الحُمَيّا وكدتُ بأخمصى أطأ الثريا 000 وتقريبي، وإن كنتُ القصيا وأن صيّرتَ أحمدَ لي نبيا 000 عثمان الموصلي

وما زادنی شرفا وتیها فدُسْتُ على الأثير وما حواه دخولی تحت قولك يا عبادي وأن سَـورت بالتوحيد قلبي



(النظام العبادي) هو النظام الإلهي المنّظم للحياة الجالب للإنسانية السعادة.





#### ما النظام العبادي في الإسلام؟



#### الجواب: النظام العبادي في الإسلام هو النظام الأنجح لقيادة الحياة الإنسانية

فهو النظام الشامل لكل المجالات الحياتية، المبرمج لها وفقًا لما وضعه خالقها، وأراده صانعها، فالعبادة مأخوذةٌ من تعبيد الطريق، أي تذليلها، وتمهيدها لتصبح سهلةً

### ولذلك قال الراغب الأصفهاني -رحمه الله تعالى- في المفردات:



والذل هنا هو الذل الإيجابي، فيكون من الضعيف أمام القوي الحق، ومن الفقير أمام الغني الكامل، ومن الكسير أمام جابر المنكسرين، ومن الخائف أمام من يؤمّن الخائفين

#### وفي الحِكُم لابن عطاء -رحمه الله-:



تحقق بأوصافك يمدّك بأوصافه، فإذا جلستَ على بساط الذلّ وقلتَ: يا عزيز..مَن للذليل سواكَ؟! أعزك. وإذا جلست على بساط العجز وقلتَ: يا قدير.. مَن للعاجز سواك؟! قدّرك. وإذا جلستَ على بساط الضعف وقلتَ: يا قوي.. من للضعيف سواك؟! قوّاك. وإذا جلستَ على بساط الفقر والحاجة وقلتَ: يا غني.. مَن للفقير سواك؟! أغناك. وعندها تسعى الإجابة بين يديك؛ فتصير عزيزًا وقادرًا وقويًا وغنيًا بالله.. فقد أمدك بأوصاف الربوبية بعد أن تحققتَ بأوصاف العبودية.









#### ما أركان نظام العبادة في الإسلام؟



#### «محبة الحق، وبذل الخير للخلق».

عرّفوا العبادة بأنها:

الحبُّ الذي وصفه ابن القيم -رحمه الله- بأنه: «الحياة الَّتي من حرمها فهو من جملة الأموات، وهو النُّورُ الَّذي من فقدهُ فهو في بحار الظُّلمات، وهو الشَّفَاء الَّذي من عدمه حلَّت بقلبه جميع الأسقام، وهو اللَّذَّة الَّتي من لم يظفر بها فعيشه كلُّه هُمومٌ وآلامٌ».

#### وأشار المحققون إلى العبادة بوجه آخر فقالوا هي:

«اسْم جَامع لكل ما يُحبِهُ الله ويرضاه من الأقوال، والأعمال الباطنة، وَالظَّاهرة»

فشملت العبادة كل فعلِ نافع، وعملٍ صالح، وقولٍ طيب، وحركة إيجابية للنفس أو للمجتمع، بشرط أن ينوي به المرء وجه الله.





كيف يمكن التعريف بمفهوم العبادة في الإسلام في المحافل الدولية؟ وما القيمة العالمية الذي يقدمه؟

الجواب: إذا كانت العبادة هي أساس السعادة، ومرتكز السيادة والريادة في بناء النفس والحياة فينبغي أن يُقَدّم هذا المفهوم الرائع باعتباره قيمةً عالميةً يحتاجها العالم كله دون خوف في هذا التقديم ولا رهبة ولا تردد ولا استحياءٍ.







#### إذا كانت تلك هي أركان نظام العبادة في الإسلام، فما أوصاف العُبّاد؟



الجواب: العُبّاد هم الذين قَطّرت عليهم سحائب الأشجان، ونصبوا رُكَبهم والأبدان، وتَسَرْبِلُوا بالخوف والأحزان، وشربوا بكأس اليقين، ورَاضُوا أنفسهم رياضة المتقين؛ كَحَلُوا أبصارهم بالسّهر، وغَضُوها عن النّظر، فقاموا ليلهم أرَقًا، وتبادرت دموعهم فَرقا، حتى ضَنيَت منهم الأبدان، وتغيّرت منهم الألوان، صَحِبُوا القرآن بأبدان ناحِلَة، وشِفَاه ذَابِلة، ودُمُوع وَابِلة، وزَفَرات قاتلة، فحَال بينهم وبين نعيم المُتَنَعِّمِين، وشغلهم عن مَطَامع الرّاعبين، فَاضَت عَبراتهم من وَعِيده، وشَابت ذَوَائِبهم من تحذيره وتشديده..سمعوا إعلان (سارعوا)..فكَسَلَهم مانعوا، وشهواتهم دافعوا..ورحمة ربهم طالعوا.. فسارعوا، وسارعوا وسارعوا وسارعوا.. يبتغون رضا الملك الوهاب

## أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ ٱللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ (النور: 18).



ما أعظم فائدة للعبادة تعود على الفرد والبشرية؟



#### الجواب: إن أعظم فائدة للعبادة تعود للعابد، وللبشرية من حوله:

فالنظام العبادي يؤدي إلى حفظ العابد وخدمته، والقيام على مصالحه، والعبادة ليست تسخيرًا للنفس بل حقيقتها خدمة النفس، ولذا قال علماؤنا: «أتظن أنه اليست تسخيرًا للنفس بل حقيقتها خدمة النفس، ولذا قال علماؤنا: «أتظن أنه العالى ذكره حياك لعبادته، وإنما دعاك لنعمته ودخول جنته»؛ فالعبادة مفتاح الخيرات، وعُنوان السّعادات، ومهبط البركات، ومطلع الدّرجات، وهي أهم أسس إصلاح المجتمعات، ودليل الصدق في المعاملات، ويَنبُوعُ الكرامات.





ف(الصلاة والزكاة والصيام والحج) لمصالحنا وأنفسنا وسعادتنا و(الحجاب) لأمننا وراحتنا وراحتنا وراحتيم الربا) لحريتنا الحقيقية وأمننا الاقتصادي و(العدل) لإشاعة المساواة القانونية في محالِّها الصادقة، وإعطاء كل ذي حق حقه و(القصاص) للأمن الحياتي وراتقسيم المواريث) للعدل الاجتماعي.

#### والعبادة بذلك:

هي الوظيفة الإنسانية، والبرنامج الحياتي العملي للإدارة الحقيقية الناجحة لحياة الإنسانية، وهي الأساس لبناء الأوضاع المدنية، ولصلاح الأحوال العمرانية.





(العبادة) هي طريق البشرية للتحرر الحقيقي وللسيادة والريادة.





#### كيف تحقق العبادة السيادة للبشرية وتضمن لهم الريادة؟



الجواب: العبادة نظام يحرر الناس الذين يسجدون للبشر، أو للحجر، أو يُعَظِّمون الغنم والبقر، أو ييخضعون للشمس والقمر، أو يُبَجِّلُون سَحَرة الإعلام، وطغاة الإجرام، ولذا وصف بهذا اللقب (عبد الله) سادات البشر من المفلحين الذين حققوا أعظم الإنجازات كالمسيح عليه السلام ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبُدًا لِللَّهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكَةُ ٱلْمُقْرَّبُونَ ﴾ (انساء: 172)







الجواب: وصف به النبي على في مقام تحدي المشركين المعاندين

# وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ عَ (النومو: 18).

ومقام تشريفه بالإسراء السابق للمعراج

# سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا مِّرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا

ومقام إنزال الكتاب الحق الذي ينظم للدنيا حياتها

ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ

(الكهف: 1).

ومقام الدعوة إلى أشرف الحقائق وأعظمها

وَأَنَّهُ لِنَّا قَامَ عَبُدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ

(الجن: 19).







أنا بالله عزيزً، عزتي في سجداتي ••• أنا لله وليّ، لا لعُزّى أو مناةِ أنا عبد الله، لا عبد الهوى والشهواتِ ••• فنيت نفسي عن نفسي فَسُدتُ الكائناتِ أنا أغنى الخلق بالحق بأغلى الثروات ِ ••• لا يداني كل ملك الأرض إحدى ركعاتي







إذا كانت عبادة الله هي النظام الذي به نسعد في الحياتين، فكيف يمكننا أن نعبد الله حق العبادة، ونحن مخلوقون ضعفاء؟



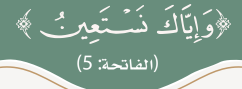
الجواب يتجلى في المقصد السادس الذي تبصرنا به قوله تعالى ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)



# لِفُطِيدُ السَّاطِينَ الْمِنْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّمِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّاللَّمِ الللللَّالللللَّا الللَّاللَّمِ اللللللَّالللللللللللللللللللللللللللل



الاستعانة بالله نظامٌ تعبدي يُظهِر الافتقار لقوة القادر القهار ليعين على بناء الحياة وتحقيق النجاح وفق أنظمة العبادة، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:













الاستعانة باللَّه نظامٌ تعبدي يُظهر الافتقار لقوة القادر القهار ليعين على بناء الحياة وتحقيق النجاح وفق أنظمة العبادة، ويبصرنا بذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّاكَ نَسْتَعِرِ بُ ۗ الفاتحة: ١٥





ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ تحصر طلبَ العون في الله تعظيمًا وحماية من العجب والكبرياء.



﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تبني الاستقلال الذاتي، والتحرر من التبعية للآخرين.



﴿إِيَّاكَ نَفْئُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تصور التحقق، والتعلق والتخلق، ولذة المناجاة، وجمال القرب.



﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تعنى أن «من علامات النجاح في النهايات الرجوع إلى الله في البدايات»







﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ تحصر طلبَ العون في الله تعظيمًا وحماية من العجب والكبرياء.



**-**&-



ما سرٌ تقديم المفعول به ﴿إِياك﴾ على الفعلين ﴿فَبُدُ- نَسْتَعِينُ ﴾؟ وما الحكمة في تكراره مع ﴿نَسْتَعِينُ ﴾؟

الجواب: قدّم المفعول ﴿إياك﴾ على الفعل ﴿نَـنَعِينُ ﴾، للحصر والاختصاص، وذلك يعني نفي الاستعانة عن كل ما سوى الله تعالى؛ إذ معنى الجملتين: نعبُدك وحدك، ولا نعبد أحدًا غيرك، ونستعين بك وحدك، ولا نستعين بأحد سواك،

وهنا تعلم عَظُمة الوصية النبوية لابن عباس رضي الله عنهما حينما قال له:

((يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلَّمُكَ كُلمَات:

احْفَظ اللَّهَ يَحْفَظْكَ، احْفَظ اللَّهَ تَجِدْهُ
تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ
فَاسْتَعِنْ بِاللَّه، وَاعْلَمْ أَنَ الأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ
يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ
لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ
يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ أَنْ يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ
يَضُرُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ،





" الترمذي (2516) وقال: حسن صحيح"

رُفعَت الأَقْلَامُ وَجَفَّتْ الصُّحُفُ))



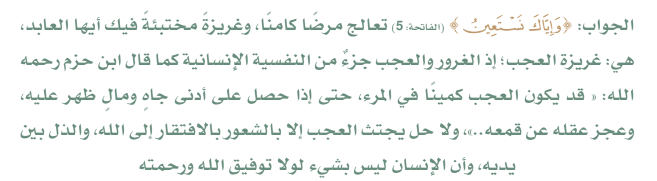


# ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تحصر طلبَ العون في الله تعظيمًا وحماية من العجب والكبرياء.





## ما المرض الذي يعالجه قوله تعالى ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (الفاتحة: 5)؟



قد كان النبي صلى الله عليه وآله وسلم يقول:

#### (ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا)

الخرجه الترمذي (1105) وقال:حديث حسن»

#### وكان ابن تيمية -رحمه الله- يقول:

أنا الفقير إلى ربّ السماوات ••• أنا المُسَيْكِينُ في مجموع حالاتي أنا الظلوم لنفسي وهي ظالمتي ••• والخير إن جاءنا من عنده ياتي لا أستطيع لنفسي جلب منفعة ••• ولا عن النفس في دفع المضراتِ وليس لي دونه مولىً يدبرني ••• ولا شفيعٌ إلى رب البريات





## ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تبني الاستقلال الذاتي، والتحرر من التبعية للآخرين.





## فماذا يعني أن تقول: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)؟



تُكلفني إذلال نفسي لعزها ••• وهان عليها أن أُهان لتُكرما تقول: سل المعروف يحيى بن أكثم ••• فقلت: سليه ربّ يحيى بن أكثما عبدالصمد بن المُعذَل







الجواب: تقدم الضمير ﴿إِياك﴾ الذي يرجع إلى الله تعالى على فعل العباد (نستعين) ليس للحصر فقط بل لتعظيم (الله) -جل في علاه- عند الكلام عنه أو الخطاب ببعض ما يتعلق به.







## لماذا حذف حرف الجر (على) الذي تتعدى به ﴿نستعين﴾؟

-8-

الجواب: كلمة (نستعين) تتعدى بـ(...على...)، وحذفها ليبين الشعور بعموم الاسْتعَانَة بالله على كل شيء ابتداءً من التَصَوُّرات والغايات، والله على كل شيء ابتداءً من التَصَوُّرات والغايات، ووصولًا إلى الأعمال والتنفيذ في الكليات والجزئيات، والعموم والتفاصيل.. والنيات والأفعال والأقاويل، وقد قال علماء التربية القلبية: إن أردت ورود المواهب عليك صحح الفقر والحاجة لديك ﴿إِنَّمَا ٱلصِّدَقَتُ لِلْفُعَرَاءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾ (التوبة: 60)

فتجتمع لك استعانة قلبية بطلب الإعانة والساعدة منه

واستعانةٌ تشريعيةٌ بالرجوع إلى شرعه في حياتنا

واستعانةٌ شعورية بأن تكون الاستعانة باللسان موافقةً لعواطف الإنسان ونبضات الجنان.

## ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)

تعني التبرؤ من الاستعانة في المجالات الاقتصادية من الشركات الاستثمارية عابرة القارات التي تمتص دماء الشعوب وتشفط الثروات..

## ﴿ وَإِيَّاكَ نُسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)

تعني التبرؤ في المجالات الاجتماعية من الحلول البشرية، والعبودية لأصحاب الحاه





مع اللهِ في القلب لمّا انكسَرْ ••• مع الله في الدمع لما انهمَرْ مع الله في الدّنب لما استتَرْ مع الله في الذّنب لما استتَرْ مع الله في الروح فوق السما ••• مع الله في الجسم لما عثَرْ يُنادي يناجي: أيا خالقي ••• عثرتُ.. زللتُ.. فأين المفرّ؟!

قد يسأل بعضهم: كيف تبني ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5) الاستقلال الذاتي والجماعي في الأمة مع أن الله أمرنا بالتّعاوُنِ مع المخلوقين في قوله: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَى ﴾ (المائدة: 2)؟





## الجواب: الاسْتِعَانَةُ تبني الاستقلال الذاتي في مجالين:

## لا قبل للبشر بالإعانة عليه

المجال الأول:

ولا قبل لِلمُستَعِين بتحصيله بمفرده، وبالاستعانة بالله يمكن التحرر الحقيقي من الشهوات، ومن الرق الجديد المفروض على الدول والشعوب، فالاستعانة بداية التحول والتغير الإيجابي المتعلق بالقوة العظيمة التي تمد بعون الله تعالى وتوفيقه.

المجال الثاني:

## يستطيعه البشر، ولكنهم قد يتعثرون في إقامته

أو يتراجعون في تكميله، أو يتزلزلون في تحصيله، فأمر الله بالتعاون البشري فيه ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ (الله: 2)، ولكن مع حصر التوجه إلى الله في إقامته واستمراره





-6-



# وهنا تعلم لماذا أُعِيدَ لَفْظُ (إِيّاكَ) فِي الْاسْتِعَانَةِ دُونَ أَنْ يَعْطِفَ فِعْلَ وَهِنا تعلم لماذا أُعِيدَ لَفْظُ (إِيّاكَ) عَلَى (نَعْبُدُ)؟



فإنّ المسلم قد يستعين بغير اللّه -تعالى ذكره-، والاستعانة بالصبر والصلاة تعني الاستعانة بالأدوات التي تحقق الاستعانة بالله.



#### ما علاقة الاستعانة بالحولقة؟

الجواب: الاستعانة بابها الحولقة: لا حول ولا قوة إلا بالله، فلا تحول من حالة الكسل إلى العمل، ومن حالة البؤس إلى الحركة وترك الخلل، ومن حالة البؤس إلى السعادة، ومن حالة السلبية إلى الإيجابية، ومن حالة الجمود إلى التغيير المثمر إلا بقوة، وهذه القوة لا يمكن أن يجدها المرء إلا عند الله تعالى يمده بإيقاد شعلتها.















لماذا بدأ الله الفاتحة بأسلوب الكلام عن الغائب في الأربع الآيات الأُول، ثم قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ بالخطاب؟

الجواب: بدأ الله السورة بأسلوب الكلام عن الغائب فقال:

﴿ إِنْ الرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِي اللَّهِ مَنْ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ مَتِ ٱلْمَالَحِينَ الرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِينَ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِينَ الرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِينَ الرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمِينَ الرَّحْمِينَ الرَّحِيمِ اللَّهِ مَا اللَّهِينِ ﴾ (الفاتحة: 5)

#### فتحول إلى الخطاب على أسلوب (الالتفات العربي)

لتبني (الفاتحة) بذلك العلاقة بين العبد وربه على لذة المناجاة، وأنس القرب، فبعد أن أثنيت عليه -جل مجده- بصيغة الغائب ثناء المشفق القلق الوجل المستحي، مستشعرًا عظمته وصغرك، وغناه وفقرك اقتربت منه بالثناء، وشعرت بلذة مناجاته، فبلغت بك الفكرة منتهاها، وأزهرت ورودها في رباها، فخاطبت رُبّك بالإقبال، فقلت: (إياك).





# ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تعني أن «من علامات النجاح في النهايات الرجوع إلى الله في البدايات»





ما العلاقة بين العبادة والاستعانة؟ وما فائدة الترتيب المحكم في قوله ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ ؟

الجواب: الترتيب المحكم لهاتين الجملتين ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (الفاتحة: 5) والعطف بينهما بحرف المشاركة (الواو) يبين لك العلاقة بين العبادة والاستعانة:

#### فالعبادة أساس الاستعانة وهدفها؛

فكونها أساس الاستعانة تكون سابقة، وكونها هدفاً تكون لاحقة، والاستعانة ثمرة العبادة ووسيلتها؛ وكونها ثمرة تكون لاحقة، وكونها وسيلة تكون سابقة، فقد اشترك كل منهما في أن يكون سابقا لاحقًا، إلا أنه قدم العبادة على لسان العبد ليبين هذا العبد المخبت أن هدفه حقٌ وصدقٌ خالص، فحُقَ له عندما يطلب العون أن يعان، ولا بد للعابد من الاستعانة الكلية، ولا بد للمستعين من تقديم العبادة الجزئية.

### ولذا قال النبي عَلَيْهِ:









## وجاء في المزامير (54: 23):

«أَلْقِ على الرب هُمّك وهو يعولك»، وقال (126: 1): «وإن لم يبن الرب فباطلًا يتعب البناؤون»

### وقرر ذلك أرباب المراقبة فقالوا:

إذا لم يكن عونٌ من الله للفتى ••• فأول ما يجني عليه اجتهاده علي الله على ال

#### وقالوا:

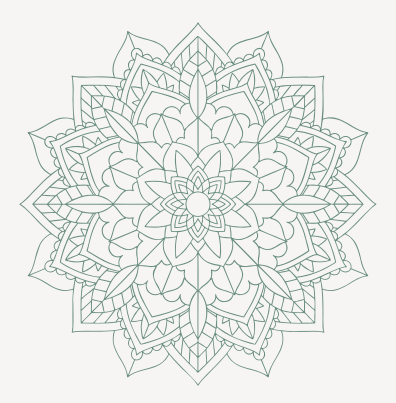
إذا لم يكن عونٌ من الله للفتى ••• أتته الرّزَايا من طريق الفوائد

### أما عند المسارعة إلى اقتباس العون من معينه العذب فقالوا:

إذا صحّ عونُ الخالقِ المرْءَ لم يجدُ ••• عسيرًا من الآمالِ إلَّا مُيسّرًا













# إذا كانت عبادة الله هي النظام الذي به نسعد في الحياتين؟ فما الطّريق الصّحيح لإقامة نظام العبادة في الإسلام؟



الجواب يتجلى في المقصد السابع الذي تبصرنا به قوله تعالى: ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6):



# لِفُضِينُ السَّابِعِ



(الصراط المستقيم): هو الطريق الوحيد لاتخاذ القرارات الصائبة في التعامل مع الحياة وإقامة النظام العبادي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:

﴿ اَهْدِنَا ٱلْصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾









ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



الجواب:

﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ هي الحصن العاصم للعبادة من الانحراف السقيم.

 گنگ

﴿ آمْدِنًا ﴾ علامةٌ على أن تحقيق المطالب يتم بتقديم ذكر أعظم المناقب.

جيرة

﴿ اَهْدِنًا ﴾ الاهتداء بداية الحياة الحقيقية للخروج من الأزمات والحَيرة والطّلماء.

<u>ۻ</u>ؠؙڴ

﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ مثال الحماية المصطلحية الإسلامية النقية من المخاطر الثقافية.

جَطِّيرٌة

الرحمة تقتضي هداية العالم إلى الصراط وحراستهم من الانحراف أو الانجراف

بَصِّيرُة

﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ يُقَدِّمُ الحلول للقضايا العالمية المُثخنة بالظلم والعوج.

بَطِيرٌة

﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ يعني أن عودة أمة الإسلام إلى الصدارة العالمية يتم عبر القرآن، وهذا يقتضي محو أمية تلاوة القرآن، ووجوب نشر مؤسسات التعلم القرآني

بَصِیرُق 7

﴿ ٱلصِّرَطَ ﴾ يربط بين عالمي الغيب والشهادة، ويصل بين مرحلتي الدنيا والآخرة.

<u>ڪ</u>ٽڙ ج ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ هي الحصن العاصم للعبادة من الانحراف السقيم.

ۻؠڒ <u>ۻؠڒ</u>

يبصرنا بذلك المناسبة والاتصال بين هذه الآية وما قبلها؛ فَبَيّنَ قول الله ﴿إِيّاكَ نَعْبُدُ ﴾ للإنسان المقام الذي يؤدي به وظيفته الحياتية، وهي وظيفة العبادة لتحقيق السيادة والسعادة، وبيّنَ له قوله ﴿وَإِيّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ مقام الوسيلة لتحقيق تلك الوظيفة النبيلة، وبقي له أن تكون عبادته صحيحة؛ إذ إنك ترى أن لكل الأمم نظامًا عباديًا.. فأيهم صاحب العبادة الصحيحة؟

تجيبك (الفاتحة) بأن يكون ذلك بسلوك السبيل السوي المستقيم غير المنحرف ولا المائل «فَسَتَعُلُمُونَ مَنْ أَصِّحَبُ ٱلصِّرَطِ ٱلسِّوِيِّ وَمَنِ ٱهْتَدَىٰ » (طه: 135)، فالصراط المستقيم يحافظ على الإسلام من التغيير والابتداع مما تورط فيه أتباع أنبياء سابقين؛ ولذا يحتاج القارئ إلى هداية الرحمن في كل جزئية من جزئيات الحياة حتى لا يبتدع أو يضل:

إني إليك مدى الأنفاس محتاجُ لو كان في مفرقي الإكليلُ والتاجُ





ما صفات هذا الصراط الذي أُمرنا أن نتبعه وأن نسأل الله أن يهدينا إياه؟



الجواب: يبين الله للبشرية الوجه الأمثل الذي يكشف العبادة الحقيقية، وهو الوجه الجواب: يبين الله للبشرية المُتّصِفُ بثلاث صفاتِ:

## الصفة الأولى:

أن يكون الأداء باستقامة دون اعوجاج بأن يكون على الطريقة ذاتها التي سار عليها المُنعَم عليهم من قبل ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهُ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7،6).

#### الصفة الثانية:

ألا يكون على طريق المغضوب عليهم بأن يصنع ما يُسَبِّبُ غضبَ الله بأن يعصيه أو يعاند أمره، فوصف الله المُنْعَمَ عليهم بأنهم لا يسيرون في طريق ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7)، فالذين يسيرون في الصراط المستقيم لا ينبغي أن يسيروا في طريق الغضب الإلهي

#### الصفة الثالثة:

ألا يكون على طريق الضالين التائهين بأن يضل أو يصنع ما يُسَبِّبُ له الضلالة التي تَجُرُ صاحبَها إلى السقوط والهلاك والشقاء، أو الرعونة والاعتداء فوصف الله المُنْعَمَ عليهم بأنهم لا يسيرون في طريق الضلالة فقال: ﴿وَلَا الضّائِينَ ﴾ فالذين يسيرون في الصراط المستقيم لا ينبغى أن يتصفوا بصفات الضالين





﴿ ٱمْدِنًا ﴾ علامةٌ على أن تحقيق المطالب يتم بتقديم ذكر أعظم المناقب.









الجواب: يريد العباد المنيبون من الله تحقيق أحد الأهداف الحياتية العظيمة، وهو: الهداية لاتخاذ القرارات الصائبة في جميع أمور الحياة، ولكنهم لم يسألوه ذلك إلا بَعْدَ أَنْ حَمِدُوه وَوَصَفُوهُ بأجمل الصفات وأعظم الثناء في الآيات الأربع الأُول، ثم أتبعوا ذلك بتقديم خالص الولاء عندما قالوا: ﴿إِيَّاكَ نَمْتُعِينُ ﴾ (الفاتحة: 5)

وقد حثُ النبي ﷺ على الثناء ليكون وسيلةً لإجابة الدعاء، فروى فضالة بن عبيد -رضي الله عنه- أن النبي -صلى الله عليه وآله وسلم- سمع رجلًا يدعو في صلاته، فلم يصلِّ على النبي صلى الله عليه وآله وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: ((عَجِل على النبي صلى الله عليه وآله وسلم: ((عَجِل هذا)) ثم دعاه فقال له -ولغيره-:



((إذا صلى أحدكم فليبدأ بتحميد الله والثناء عليه، ثم ليُصَلِّ على النبي را الله ليدع بعد بما يشاء))



«الترمذي (3477)، قال: حديث حسن صحيح»







﴿ ٱهْدِنًا ﴾ الاهتداء بداية الحياة الحقيقية للخروج من الأزمات والحَيرة والظلماء









## الجواب: الهداية في القرآن الكريم تأتي على أربعة معانٍ:

## هداية الفطرة الجِبِلِّية الغريزية

المعنى الأول

﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلِّقَهُۥ ثُمُّ هَدَىٰ ﴾ (طه: 50)، فخلق النحلة، والنملة، والنملة، والطفل الرضيع، ووضع في نفوسهم التصرف المناسب لكل منهم.

## هداية الدلالة البيانية الإرشادية

المعنى الثاني

لتكوين الخبرة المعرفية البسيطة والمتراكمة: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدِينِ ﴾ (الله: 10) وهما الموضعان المرتفعان اللذان من خلالهما يُعرف الخير والشر، ﴿ وَإِنَّكَ لَمَّدِي إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الشورى: 52)، أي: إنك أيها الرسول لتبين حقًا البيانَ الوافي، وتدل الناس إلى الصراط المستقيم في أمور الحياة، وهو الصراط غير المعوج الذي ينقذ من التجارب المؤلمة، والمتاهات المضلة.



#### المعنى الثالث

#### هداية الإلهام والتوفيق:

فبعد معرفة طريقي الخير والشر تأتي خطوة الاختيار واتخاذ أخطر قرار: هل نرتقي نجْدَ الخير أم نصعد نَجْدَ الشر، وهنا تكون هداية التوفيق، وهي بيد الله سبحانه وتعالى القائل: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَنْ أَحْبَنْتَ وَلَاكِنَّ اللهَ يَهْدِى مَن يَشَاء أَ وَهُو أَعَلَم بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ وتعالى القائل: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَنْ أَحْبَنْتَ وَلَاكِنَّ الله يَهْدِى مَن يَشَاء أَ وَهُو أَعْلَم بِالْمُهُ بِرِي وَهُو الله ويردع والنه من والنه عن جواذب الشر، ويردع أهواء النفس الأمارة بالسوء، ومن أجابها إلى السوء أضله ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ النَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِي تَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فَا ٱلْذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِي تَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ ٱللله بِهِ آن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فَا ٱلْذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِي تَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ ٱللله بِهِ آن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فَى الْأَرْضَ أُولَاتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ (البقرة، 25.75).



## ما مقتضيات هداية الإلهام والتوفيق؟

#### = \_&.

## الجواب: هداية الإلهام والتوفيق لها مقتضيان:

## المقتضى الثاني

## المقتضى الأول

الازدیاد من أعمال الهدی لتحقیق التقوی طلبًا لأعلی مراتب الرشاد ﴿ وَالَّذِینَ اَهْتَدُواْ 
ذَادَهُمْ هُدًى ﴾ (محمد: 17).

الثبات على الهدى ﴿ رَبَّنَا لَا تُزِغَ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾ (آل عمران: 8).



الهداية بمعنى الدلالة إلى ثواب الاهتداء، أو عقاب الضلال والإغواء -جزاءً وفاقًا-:

المعنى الرابع

## ففي حق المؤمنين:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهُدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمُّ تَجْرِى مِن تَعَلِّمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (يونس: 9)، ويبين ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم عن أهل الجنة: ((أُذِنَ لهم في دخول الْجَنَّة، فوالَّذي نفس مُحَمَّد بيده لأحَدُهُم أهدى بمنزله في الْجَنَّة منه بمنزله كان في الدُنيا) ،ابخاري (6535)،

## وأما هداية الظالمين إلى الجحيم فقال الله عنها:

﴿ الْحَشُرُوا اللَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ آَ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ ﴾ (الصافات: 23.22)، وكأنهم إذ لم يهتدوا في الدنيا أُجْبِروا على الاهتداء في الآخرة، ولكن إلى مآل المجرمين، وجزاء المكذبين.



فإلى أيّ من هذه المعاني الأربعة يرجع معنى الهداية في هذه الآية؟

الجواب: المقصود بقوله تعالى: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ من هذه المعاني الأربعة المجواب: المقصود بقوله تعالى: ﴿ الثاني والثالث.







#### ما أهم وسائل الحصول على الهداية؟



## الجواب: أهم وسائل الحصول على الهداية وسيلتان:

## العلم الذي يقتضيه المعنى الثانى للهداية

الوسيلة الأولى

وذلك بطَلَب الْمَعْرِفَةِ الصادقة ﴿أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنَ هُو أَعْمَىٓ ﴾ (الرعد: 19).

#### العمل الذي يقتضيه المعنى الثالث للهداية

الوسيلة الثانية

وذلك بالمجاهدة بِتَصْفِيَةِ الْبَاطِنِ وَتعويد الظاهر على اتباع أحسن ما يعلم من المعرفة المصادقة ﴿فَبَشِّرْعِبَادِ اللهُ ٱللَّهُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ النَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَأُولَتِهِكَ الَّذِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالزمر: 18.17).

مَن نَفسه شريفة أبيّه ••• يربأ عَن أُمُوره الدنيه وَله يربل يجنع للمعالي ••• يسهر في طلابها اللّيالي وَلم يربّ يكون عَارِفًا بربّه ••• تَصَوّر ابتعاده من قربه فخاف وارتجى وَكَانَ صاغيا ••• لما يكون آمرًا أو ناهيا صارَ محبوبًا لخالق الْبشر ••• لَهُ بِهِ سمع وبطش وبصر وَكَانَ لله وليًا إِن طلب ••• أعطَاهُ، ثمّ زَاده مِمّا أحب ابن رسلان





# ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ مثال الحماية المصطلحية الإسلامية النقية من المخاطر الثقافية.



ما صفات الصراط المستقيم المستنبطة من الدلالة اللغوية لكلمة (صراط)؟ ﴿ ﴿



الجواب: وصف الله الإسلام بأنه (الصراط المستقيم)، والصراط مشتق من سَرِطُ الشيءَ، واسْتَرَطَه ابْتَلَعَه، وانْسَرَطَ الشيءُ في حلقِه سارَ فيه سيرًا سهلًا، والسِّراطُ السّبِيلُ السّبِيلُ الواضحُ، وتبدل السين صادًا، ونستنبط للصراط خمس صفات:

#### الصفة الأولى

أن يكون طريقًا أو جسرًا يوصلان الإنسان إلى وجهته.

#### الصفة الثالثة

أن يكون واسعًا رحْبًا، فسلوك غيره يسبب الضيق والكدر.

#### الصفة الرابعة

أن يكون موصلا إلى المقصود ينتهي من يسير فيه إلى هدفه المنشود.

#### الصفة الثانية

أن يكون مستقيمًا لا معوجًا، والاستقامة إما أن تكون وصفًا تأسيسيًا، وإما أن تكون جزءًا من ماهية الصراط ذكرها الله لتكون وصفًا إيضاحيًا زيادةً في بيانه ومدحه بحقائقه ليعتز الذين يسلكون الصراط باستقامته واستقامتهم تبعًا له.

#### الصفة الخامسة

أن يكون سهلًا ميسرًا، فليس فيه تعرجات تُعسر المسير.

فيكون معنى ﴿ آهْدِنَا اَلْصِّرَطَ اَلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6): بين لنا ووفقنا والهمنا لسلوك الطريق المستقيم الواسع السهل الموصل إلى تحقيق الأهداف السوية، والقرارات الصائبة التي تضمن لنا الفلاح والتفوق والفوز والنجاح في كل احتياجاتنا ومطالبنا الدنيوية والأخروية، واستعمال هذا المصطلح في وصف المنهج الإسلامي يعصم من الزلل والخلل والعبث بالمفاهيم، فهذه أوليةٌ قرآنيةٌ تلزمنا باستخدام المصطلح الإسلامي بدلًا من محاولة البحث عن مصطلحات أخرى تحمل المخاطر الثقافية التي قد تدمر المفهوم الإسلامي للمصطلح.



الرحمة تقتضى هداية العالم إلى الصراط وحراستهم من الانحراف أو الانجراف





ما الحالات التي يدل عليها تعدي الفعل ﴿اهدنا﴾؟ وما المعاني المترتبة على ذلك؟

الجواب: (هدى) يأتي على ثلاث حالات:

## الحالة الأولى في يتعدى إِلَى الْمَفْعُولِ الثَّانِي، وَهُوَ الْمُهْدَى إِلَيْهِ بـ(إلى)

﴿ يَهُدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (البقرة: 142)، ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ﴾ (النازعات: 19)، و(إلى) لانتهاء الغاية المكانية والزمانية، فهو يصل إلى بوابة الطريق، ويحتاج بعد ذلك إلى هداية لانتهاء الغاية المكانية بعد وصوله إليه ليدخل ويثبت عليه.

الحالة الثانية يتعدى إلى المفعول الثاني، وهو المُهدَى إليه باللَّام

﴿ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ ٤٠ (البقرة: 213)، ﴿ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَوَ اللَّهِ ٱلَّذِي اللَّهِ ٱلَّذِي عَامَنُواْ لِمَا الْحَدَا ﴾ (الأعراف: 43)

الحالة الثالثة في يتعدى بنفسه إلى المفعولين

كما في هذه الآية ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمَ﴾ فالمفعول الأول: (نا)، والثاني: (الصراط)

(المتعدي بإلى) يهدي إلى الحق ويوصل إليه لكنه لا يجذب له بالضرورة

والحالة الثانية:

ففي الحالة الأولى:

تعني وجود أمر زائد على الإيصال يتعلق بالترغيب في الوصول، والجذب له

وفي الحالة الثالثة:

يدل عليه ويرغب فيه ويدخل فيه، ولذا كان من معاني ﴿اهدنا ﴾ هنا الإلهام والتوفيق







فَالْمُتَعَدِّي بِنفسِه يُسْتَعْمَلُ فِي الْهِدَايَةِ لِمَنْ لم يكن في الطريق ليحدث له الأمور الأربعة:

دخوله، الثبات عليه

الوصول إليه

معرفة الطريق

والتوفيق لسلوك أفضل خصاله، وأجمل أجزاء كماله.

جمال التصوير النبوي لـ(الصراط المستقيم) مقابل إغراءات الإجرام الشهواني والفكري:

صور النبي صلى الله عليه وآله وسلم هذه الدرجات الأربع المتعلقة بالصراط المستقيم تصويرًا محسوسًا رائعًا فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

((ضرب الله مثلًا صراطًا مستقيمًا، وعلى جنبتي الصراط سُوران، فيهما أبوابٌ مُفَتّحَةٌ، وعلى الأبواب ستورٌ مُرْخاةٌ، وعلى باب الصراط داع يقول: أيها الناس، ادخلوا الصراط جميعًا، ولا تَتَعَرّجُوا- أو قال: ولا تَعُوّجُوا-، وداع يدعو من جوف الصراط فإذا أراد أن يفتح شيئًا من تلك الأبواب قال: ويحك، لا تفتحه، فإنك إن تفتحه تلجه، والصراط الإسلام، والسوران حدود الله تعالى، والأبوابُ المفتحةُ محارم الله تعالى، وذلك الداعي على رأس الصراط كتابُ الله عز وجل، والداعي فوق الصراط واعظُ الله في قلب كل مسلم))

«أحمد في المسند (17634) وصححه محققو المسند».





**▼**-%-

## ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ يُقَدِّمُ الحلول للقضايا العالمية المثخنة بالظلم والعوج



صراطُ الإسلام هو طريق الأمان من السقوط في البؤس والشقاء، وله حدودٌ معلومة يمنع تجاوزها؛ لئلا تخطف الإنسان الساقط الطير أو تهوي به الريح في مكان سحيق

#### كيف وصف النبي صلى الله عليه وآله وسلم الصراط؟



الجواب: يُصَوِّرُ النبي الله المعدل الذاتي الذي يوجد في الصراط المستقيم تصويرًا رائعًا محذرًا من الاعتداءات الخارجية التي تحاول جذب السائرين عليه إلى الطرق الإجرامية أو المناهج الفسقية المدمرة للبشرية، فعن عبد الله بن مسعود على قال: خط رسول الله الله على خطًا بيده، ثم قال:

((هذا سبيل الله مستقيمًا)). قال: ثم خط عن يمينه وشماله (خطوطًا)، ثم قال: ((هذه السبل ليس منها سبيلٌ إلا عليه شيطانٌ يدعو إليه))



#### ثم قرأ

## ﴿ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ١٤٥ (الأنعام: 153).

وبين ابنُ القيم -رحمه الله- أن هذا العدل الذي يكتنزه صراط الله المستقيم دليلٌ على توحيد الله وعظمته يساوي في هذه الدلالة دليل الخلق فقال: «وضع في العقل من الإقرار بحسن شرعه ودينه الذي هو ظله في أرضه، وعدله بين عباده، ونوره في العالم، ما لو اجتمعت عقول العالمين كلهم فكانوا على عقل أعقل رجلٍ واحد منهم لما أمكنهم أن يقترحوا شيئًا أحسن منه، ولا أعدل، ولا أصلح ولا أنفع للخليقة في معاشها ومعادها، فهو أعظم آياته، وأوضح بيناته، وأظهر حججه على أنه الله الذي لا إله إلا هو، وأنه المتصف بكل كمال، المنزه عن كل عيب ومثالٍ».







﴿ ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ يعني أن عودة أمة الإسلام إلى الصدارة العالمية يتم عبر القرآن، وهذا يقتضي محو أمية تلاوة القرآن، ووجوب نشر مؤسسات التعلم القرآني

## اسمع إلى ابن مسعود رضي يصف ذلك على هيئة مُصَوّرة كأنك تشاهدها فيقول:

## (إِنَّ هَذَا الصِّرَاطَ مُحْتَضَرٌ تَحْضُرُهُ الشِّيَاطِينُ يَقُولُونَ: يَا عِبَادَ اللَّهِ هَذَا الطّريقُ)

أي يحاول شياطين الإنس والجن أن يوهموك أن الطريق الذي يزينونه هو الصراط المستقيم.. ماذا نصنع لهم؟ كيف ننجو من قدرتهم الفذة على تقليب الحقائق وخاصة في زمن السنوات الخداعات.. هنا يكمل ابن مسعود ولي فيقول:

## (فاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ؛ فَإِنَّ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ كِتَابُ اللَّهِ)

كأن ابن مسعود ولا شعر بالاستبصار القرآني أن شياطين الإنس والجن سيحاولون إبعاد المسلمين عن القرآن الكريم، وهذا يقتضى محو أمية التلاوة عن الأمة المسلمة.



#### كيف تعود أمة الإسلام إلى الصدارة العالمية؟



الجواب: منهاج عودة أمة الإسلام إلى الصدارة العالمية قائمٌ على دعوة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، فالرجوع إلى القرآن العظيم هو السبيل الوحيد الذي يحقق الصلاة والمدافعة.





﴿ٱلصِّرَٰطَ ﴾ يربط بين عالمي الغيب والشهادة، ويصل بين مرحلتي الدنيا والآخرة









الجواب: يربط النبي ﷺ بين الصراطين فيقول: ((فَيُضْرَبُ الصّراطُ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ جَهَنّم، فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَجُوزُ مِنَ الرُسُلِ بِأُمّتِه، وَلاَ يَتَكَلّمُ يَوْمَئذ أَحَدُ إِلاَّ الرُسُلُ، وَكَلاَمُ الرُسُلِ يَوْمَئذ: اللَّهُمِّ سَلِّمْ سَلِّمْ، وَفِي جَهَنّمَ كَلاَئِيبُ مِثْلُ شَوْكِ السّعْدَانِ. هَلْ رَأَيْتُمْ شَوْكَ السّعْدَانِ؟ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: فَإِنّهَا مِثْلُ شَوْكِ السّعْدَانِ، غَيْرَ أَنّهُ لاَ يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إِلاَّ اللّهُ تَخْطَفُ النَّاسَ بِأَعْمَالِهِمْ)) شَوْكِ السّعْدَانِ، غَيْرَ أَنّهُ لاَ يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إِلاَّ اللّهُ تَخْطَفُ النَّاسَ بِأَعْمَالِهِمْ))

ففز -أعزك الله- في مسابقة عبور صراط الآخرة بالفوز بهدايات الصراط الدنيوي الفاخرة، فجسر جهنم: ((يُجْعَلُ بين ظَهْرَي جهنّم...مدحضةٌ مَزلّةٌ، عليه خطاطيفُ وكلاليبُ، وحسكةٌ مفلطحةٌ لها شوكةٌ عُقَيْفًاءُ تكون بنجد يُقال لها: السّعدانُ))

فهو جسر مرعب، ويسير المؤمنون عليه بتفاوت حسب أعمالهم الصالحة ((كالطَّرف، وكالبرق، وكالرِّيح، وكأجاوِيدِ الخيل والرِّكاب))، والنتيجة كما يصف النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا تخلو من ثلاثة أحوال:







حتَّى يَمُرَّ آخِرُهُم يُسحَبُ سَحبًا ..تَجْرِي بِهِمْ أَعْمَالُهُمْ















الجواب: الآية السابعة من سورة الفاتحة: المقاصد العاصمة للصراط المستقيم



#### الآية السابعة المباركة

## ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّكَالِّينَ ﴾ (الفاتحة: 7)

آيةً فريدةً في موضعها وألفاظها؛ فهي الآية العاصمة لسير العابدين على صراط الأهتداء المستقيم؛ وستجد فيها مقصدين عاصمين:

#### مقصدٌ

يتعلق بالإثبات والتحديد لماهية الصراط المستقيم، وهو المقصد الثامن يبين الله فيه أن (الصراط المستقيم) الحقيقي هو الذي سار عليه المُنعَم عليهم من السابقين ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾

#### ومقصد

يتعلق بالنفي للطرق الزائغة المجرمة التي يحاول دعاتها خلطها بالصراط المستقيم، وهو المقصد التاسع حيث يبين الله فيه ضرورة حراسة الصراط المستقيم من الخطرين الاستراتيجيين الموجودين على جانبي الصراط: خطر الوقوع في الغضب الإلهي، وخطر الضلالة المهلكة



ما الأهداف التي يسعى إليها قادة المغضوب عليهم والضالين؟



يحاول قادة المغضوب عليهم والضالين السيطرة على وسائل تكوين الأفكار، واللعب بمحركات التأثير على الرأي العام، وصنع القيادات المجتمعية التي تُسْهِمُ في صناعةِ الحياة التي تجلب الغضب الإلهي بالإفساد في الأرض وسفك الدماء، بدلًا من السلام الكوني الذي يحدث بالاستسلام للمنهاج العبادي التوحيدي.









إذا كان الصراط المستقيم هو نظام العبادة الوحيد في الإسلام، فما صفات هذا الصراط؟ ومن هم الذين ساروا عليه؟



الجواب يتجلى في المقصد الثَّامن الذي يبصرنا به قوله تعالى: ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنَّمَتَ عَلَهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7):



## المُ اللَّهُ اللَّ



رالصراط المستقيم) الحقيقي هو الذي سار عليه المُنْعَم عليهم من السابقين، فهذا المقصد يبين طبيعة الصراط المستقيم، ويصل السابقين من المهاجرين والأنصار باللاحقين في عدم تغيير حقيقة الصراط، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:

﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7)





تَفْسُنَّةُ مِنْ الْحُالِقُ الْحُالِقُ الْحُالِقُ الْحُالِقُ الْعُلَالِيّةِ مِنْ الْحُلْقُ الْحُلْقُ





(الصراط المستقيم) الحقيقي هو الذي سار عليه الـمُنْعَم عليهم من السابقين، فهذا المقصد يبين طبيعة الصراط المستقيم، ويصل السابقين من المهاجرين والأنصار باللاحقين في عدم تغيير حقيقة الصراط، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:





ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْفَتَ عَلِيَهِمْ ﴾ تحديدٌ لماهية الإسلام الذي يحمي من التحريف والضياع والتزوير والابتداع.



قيادات المُنعَم عليهم على الصراط المستقيم بعد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام هم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم.



﴿أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الله) مصدر الإنعام الكلي.







﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ تحديدٌ لماهية الإسلام الذي يحمي من التحريف والضياع والتزوير والابتداع.





## ما معنى ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ ؟



أن الإسلام الذي يريده الله يتحقق بالسير على الصراط المستقيم وفق المنهج الذي سار عليه المُنعَم عليهم من قبل دون اختراع ديني أو تغييرٍ أو تزويرٍ في المصادر الأصلية للدين (الكتاب والسنة)، أو ابتداع.





## الجواب: المُنعَم عليهم:

هم الذين سَجّلوا أقوى الإنجازات البشرية باجتيازهم لاختبار الحياة الدنيا بالإيمان والعمل الصالح، وحصلوا على وسام الفلاح من الله -تعالى ذكره- وهم الذين قال الله عنهم:

﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أَوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾ (انساء: 69).







ما فائدة تكرار ذكر الصراط هنا، بعد ذكره في الآية السادسة؟



#### الجواب:

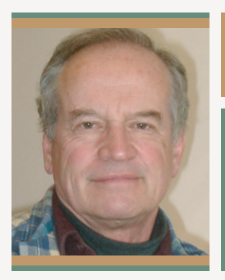
ذكر الله لفظةَ الصراط مرةً أخرى في الآية السابعة بعد الآية السادسة فقال: 
﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6) ثم قال ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الفاتحة: 7)

#### لبيان أن معرفة الرجال تكون بمعرفة الحق، ولا تكون معرفة الحق بالرجال

وللجمع بين الإطار النظري العلمي بسؤال الاهتداء ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ، والإطار العملي التربوي ببيان الحقيقة العملية للاهتداء ، فهو الاهتداء بصراط السابقين المُنعَم عليهم من الرفعاء في جميع مجالات الحياة دون اختراع فيها أو ابتداع ، وتلك وصية النبي على قال فيها:

((أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة وإن كان عبدًا حبشيًا؛ فإنه من يعش منكم يرى بعدي اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور؛ فان كل محدثة بدعة، وإن كل بدعة ضلالة))

الترمذي (2676) قال: حديث حسن صحيح»



هنا تعلم لماذا أدرك فريدريك دني Denny أن القرآن يشكل عماد المحافظة على الإسلام ببناء الصراط المستقيم، فقال:

«إن هذا الشعور للقوة الضمنية للقرآن كانت أحد الأسباب الرئيسة في انتشار الإسلام، وفي تمسك المسلمين بالصراط المستقيم أيضًا، طالما أن القرآن نفسه هو الذي يعطي لهذا الدين خصائصه»





قيادات المُنعَم عليهم على الصراط المستقيم بعد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام هم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم.





يحدد الله لنا القياداتِ التي نقتفي أثرها، ونهتدي بنورها، بأنهم الأنبياء، ولكن من ذا يتلوهم في المنزلة القيادية الهادية لهذه الأمة؟



إنهم الصحابة رضي الله عنهم الذين يُبصروننا بالمنهج النبوي الذي نسير فيه دون انحرافٍ، أو جفاءٍ، أو غلوّ واعتداءٍ





إلى كم فئة ينقسم الصحابة رضى الله عنهم؟





الفئة الأولي





#### الفئة الثالثة

بقية الصحابة، الذين نقلوا لنا سيرته عِلاً وسننه في التعامل مع العالم خارج بيته ﷺ في النواحي السياسية والاقتصادية والعلاقات المحلية والدولية، ومن أعظم نماذجهم: أهل بدر، وأهل بيعة الرضوان، يتقدمهم الأربعة الراشدون الذين جمعوا بين القرابة والمصاهرة والصحبة، وقال عن جميعهم ومن تبعهم: ﴿وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ

#### الفئة الثانية

آل البيت من قرابته وأصهاره صلى الله عليه وآله وسلم، فقد نقلوا لنا سيرته صلى الله عليه وآله وسلم وسننه في التعامل مع أبنائه وبناته وذوى أرحامه.

## آل البيت من أزواج النبى صلى الله عليه وآله وسلم، فقد نُقُلْنَ لنا سيرة النبي صلى الله عليه وآله وسلم وسننه في التعامل داخل البيت، وفي الجو الأسرى الزوجي.



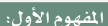






#### الجواب:

شرط في التابعين للمهاجرين والأنصار أن يتبعوهم (بإحسان)، وهذه الكلمة العظيمة تضم عدة مفاهيم من أهمها:



الإحسان في ذكرهم، بتعظيمهم وعدم جعل أخطاء صدرت عنهم سببا في الطعن عليهم.

## المفهوم الثاني:

الإحسان في اتباعهم، فهم غير معصومين من الخطأ، فيحسن المتبع في اتباع منهجهم، ويعرض عما وقعوا فيه بحكم الطبيعة البشرية، فيا لذة معرفتهم، ويا لُسعادة صحبهم

سروري من الدهر لقياكم من ودار سلاميي مغنياكم وأنتم مدى أملي ما حييت من وما طاب عيشي لولاكم وأنتم مدى أملي ما حييت والكرام وما طاب عيشي لولاكم جنابكم الرحب مرعى الكرام والكرام واللهميل الدها والدها والدها والدها والدها والدها والتها والتها



# ۻ*ۣؠ*ٷ

﴿أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (الله) مصدر الإنعام الكلي.







أسند الله -تعالى مجده- فعلُ الإنعام بالهداية إليه -جل في علاه-في قوله: ﴿أَنْعَمْتَ ﴾، لأنه هو الذي أنعم على هؤلاء الأقوام الذين اهتدوا بالسير على الصراط المستقيم، فلم يهتدوا بجهدهم، ولا بأفعالهم

## ما الأنواع الكبرى للنعم؟







#### أحدها:

نعمة تضرّد الله بإيجادها: كالخلق من العدم

#### وثانيها:

نعمة وصلت من جهة غير الله في ظاهر الأمر، وحقيقتُها أنها من الله؛ لأنّه تعالى هو الخالق لتلك النّعمة، والخالق لذلك المُنعم، وهو من ألهم قلب ذلك المُنعم ليعطي ذلك الإنعام ﴿أَنِ اَشَحَرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ ﴾ (تقمان: 14)، ولذا روى الدينوري أن مُحَمّد بن واسع -رحمه الله- دخل على قُتيبة بن مسلم -رحمه الله- فقال له: ﴿أَتَيتُكُ في حاجة رَفَعتُها إلى اللّه قبلك، فإن تقضها حمدنا اللّه وشكرناك، وإن لم تقضها حمدنا اللّه وعذرناك».

نعم وصلت من الله البنا بسبب طاعتنا، وهي أيضًا من الله تعالى، لأنه لولا أن الله سبحانه وتعالى وفقنا للطاعات لما كانت تلك المكافآت

وثالثها:





#### كما قال ابن رواحة رضي الله عنه:

والله لولا اللهُ ما اهتدينا ••• ولا تصدقنا ولا صلينا فأنزلن سكينة علينا ••• وثبّتِ الأقدامَ إن لاَقينا

#### وقيل:

لك الحمد مولانا على كل نعمة ••• ومِن أعظم النعماء قولي: لك الحمدُ فلا حمد إلا أن تصمن بنصعمة ••• تعاليتَ أن يقوى على حمدك العبدُ



إذا كان الصراط المستقيم هو الصراط الحقيقي الذي سار عليه المُنعَم عليهم، فكيف يُحرس هذا الصراط من الأخطار الاستراتيجية المحدقة به؟ وكيف يُحْمَى من الاختراق الداخلي والخارجي؟



يتجلى الجواب في المقصد التاسع الذي يبصرنا به قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآ أَينَ ﴾:



# لِفُضِينُ لِيَابِيعُ



حراسة الصراط المستقيم من الخطرين الاستراتيجيين على جانبي الصراط: خطر الوقوع في الغضب الإلهي، وخطر الضلالة المهلكة؛ لحماية الصراط عن اليمين والشمال من الاختراق الخارجي، والداخلي، ويبصرنا بذلك قوله تعالى:



(الفاتحة: 7)











#### ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



الجواب: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا ٱلضَّا إِينَ ﴾ ليست تزكية للمسلمين، بل هي تحذير لهم من أنفسهم قبل غيرهم، فيجب أن يجتنبوا مواقع الغضب والضلالة، فالأوصاف تتحقق بالأعمال والاكتساب، لا بالادعاء والانتساب. ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ ﴾ تشير إلى الصفات الخطيرة التي تستنزل الغضب الإلهي. ﴿ رَلَا ٱلسَّآ آلِينَ ﴾ تعنى وجوب حماية أصحاب الصراط المستقيم من الوقوع في الخسارة في القرارات المصيرية من خلال معرفة صفات الضالين. تغاير النفي في ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا ٱلضَّآ أَيْنَ ﴾ يبين اختلافا واتفاقا بين الضئتين، مما يكشف لنا طبيعة التحالفات ضد أهل الصراط المستقيم. (الصراط) يبين الحلفاء والأعداء الإستراتيجيين للأمة المسلمة في الواقع. تقترن أفعال قيادات المغضوب عليهم والضالين بالوحشية. التناقض بين الأقوال والأعمال ينافي مبدأ الاستقامة في (الصراط المستقيم). آيتا الصراط تمثلان دستورًا كاملا للمعرفة العليا والعمل الأقوم.





﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾ ليست تزكية للمسلمين، بل هي تحذير لهم من أنفسهم قبل غيرهم، فيجب أن يجتنبوا مواقع الغضب والضلالة، فالأوصاف تتحقق بالأعمال والاكتساب، لا بالادعاء والانتساب.

عَيْرَةً اللهِ

فهذا المقصد يحمي حدود الصراط المستقيم عن اليمين والشمال من الاختراق الخارجي، والداخلي معاً..

كيف تعصم ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ من شرور النفس؟ وهل الآية محصورة في اليهود والنصارى فقط؟

-8-

#### الجواب: هذه الجملة المباركة

# ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّا لِّينَ ﴾

تعصمك من شرور نفسك، وشرور من حواليك، ولو أراد الله أن يكون معنى (الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا النصارى.. الشَّالِينَ ) محصورًا في اليهود والنصارى لكان الأكثر بياناً أن يقول: غير اليهود ولا النصارى.. لكنه سبحانه أراد ألا يزكي المسلمون أنفسهم، وألا يظنوا أن الانتساب إلى الإسلام كافٍ عن أعمالهم، وقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

# ((فإن اليهود مغضوبٌ عليهم، وإن النصاري ضُلَّالٌ)) والترمذي (2953) قال: هذا حديث حسن غريب،

بيان لأبرز نماذج المغضوب عليهم والضالين وهم أهل الكتاب الذين لا يعملون بما في الكتاب، ومثلهم من ماثلهم من المسلمين؛ لأن التفسير بضرب المثال لا يقتضي الحصر في المقال، فيدخل فيهم ممن ينتسب إلى الإسلام مثلاً:

#### قوى النفاق المجرمة الخائنة

التي قال الله عنها: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اللهِ عَنها: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اللهِ عَنها: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اللهُ وَكَرِهُواْ رِضُوَانَهُ، وَكَرِهُواْ رِضُوانَهُ، فَأَحْبَطُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ (محمد: 28).

#### وقاتل المؤمن عمدًا

﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: 93).







﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ ﴾ تشير إلى الصفات الخطيرة التي تستنزل الغضب الإلهي.





ما أبرز الصفات التي تستنزل الغضب الإلهي؟

الجواب: أبرز الصفات التي تستنزل الغضب الإلهي، ما يأتي:

1 الصفة الأولى

الطغيان

﴿ وَلَا تُطْغُواْ فِيهِ فَيَحِلُّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ﴾ (طه: 81)

4 2 الصفة الثانية

الحسد

الحسد، وصنع البرامج التكفيرية والتفسيقية التي تصد عن سبيل الله ﴿أُولَيِّكَ السَّهِ مُولَيِّكَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ (انساء: 52-54)

الصفة الثالثة الدفاع عن الباطل والقوانين الظالمة التي يلهو بها وحوش البشر

وقد كشف عن ذلك هود -عليه السلام- عندما جادله قومه مستندين إلى شرعيتهم المجرمة فقال: ﴿قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ رِجْسُ وَعَضَبُ أَتُجَدِلُوننِي فِي أَسْمَآءِ سَمَّيْ تُمُوهَا أَنتُمْ وَءَاباً وُكُم مّانزَّلُ الله عِن المدافعين سَمَّيْ تُمُوها أَنتُمْ وَءَاباً وُكُم مّانزَّلُ الله بها مِن شُلُطنِ ﴿ (الأعراف: 71)، وقال الله عن المدافعين عن المباطل ﴿ وَالّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَّيْجِيبَ لَهُ بُحَّنُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّمِمْ عَن المباطل ﴿ وَالّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَّيْجِيبَ لَهُ بُحَّنُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّمِمْ عَنابُ شَكِيدٌ ﴾ (الشورى: 16)





#### نقض العهد وخلف الوعد

4 (4) الصفة الرابعة

﴿ أَمْ أَرَدِتُّمْ أَن يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبُ مِّن رَّبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُم مَّوْعِدِي ﴾ (طه: 86)

الافتراء

+ (5) الصفة الخامسة

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ ٱلْعِجْلَ سَيَنَا لَهُمْ عَضَبٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَأْ وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُفْتَرِينَ ﴾ (الأعراف: 152) ومن أبشع الافتراء محاولة صنع إسلام يجافي الصراط المستقيم وريما اتخذت ألفاظاً براقة ذات معان صحيحة مثل بناء شبكات مسلمة معتدلة Building Moderrate Muslim Networks

سوء الظن بالله سبحانه وتعالى

♦ 6) الصفة السادسة

﴿ وَيُعَذِبُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْنَ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ لَلْمُشْرِكِينَ وَاللَّهُ وَلِيعَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلِيلَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَاللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيلًا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَالِكُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلَالِهُ لِلْكُلِيلِ لِللْعِلْمِ لِلللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ وَلِيلًا لللَّهُ وَلِيلًا لِلللَّهِ وَلَالْعُلْمُ لِللَّهُ وَلِيلًا لِلللِّلْمُ لِلْعُلْمُ وَلِلْمُ لِلْمُلْعِلْمُ وَلِيلِيلِهُ وَلِيلًا لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْعِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْعِلِيلُ لِلْمُلْعِلِيلُ لِللَّهُ وَلِيلًا لِللَّهُ لِلْمُ لِللْعُلْمِ لِلْمُ لِلْمُلْعِلِيلُهُ لِلْمُلْعِلِيلِ لِللَّهُ لِلْمُلْعِلِمُ لِللَّهِ لِ دَآيِرَةُ ٱلسَّوْءِ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ ﴿ الفتح: 6)

7) الصفة السابعة صناعة الحركات السرية العاملة على صناعة برامج الإفساد العالمي

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ ٱللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ . ذَلِك بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُواْ مَا آسَخُطُ اللَّهَ وَكَرهُواْ رضْوَانَهُ، فَأَحْبَطُ أَعْمَالُهُمْ ﴿ (محمد: 28-28)





﴿ وَلاَ الصَّالِينَ ﴾ تعنى وجوب حماية أصحاب الصراط المستقيم من الوقوع في الخسارة في القرارات المصيرية من خلال معرفة صفات الضالين.



فقوله تعالى ﴿وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ (الفاتحة: 7) يعني التحذير التام من الضالين الذين قد يكونون أفرادًا.. قد يكونون أصحابًا.. قد يكونون أعداءً.. قد يكونون مجموعات عمل تقدم الخدمات الاستشارية،





ما المراد بالضلال في قوله تعالى ﴿وَلا ٱلضَّالِّينَ ﴾؟

الجواب: الضلال حالة خطيرة تصيب الإنسان أو الجماعات أو الدول تؤدي إلى الخسار والهلاك؛ إذ

#### التيه وسُلُوكَ الطّريق الخطأ الهلاك

سَوَاءٌ عَلَمَ بِذُلِكَ السالكِ أَمْ لَمْ يَعْلُمْ، وهذا المعنى هو المرحلة الأولى من الضلال، حيث يحدث الضياع في فهم الحياة، فيكونون كما قال الله -جل ذكره- عن قوم تائهين ظنوا أنهم أخطأوا هدفهم: ﴿إِنَّا لَضَآلُّونَ ﴾ (القلم: 26)، وَمنْه ضَالَّةُ الْإِبل كما قيل:

ألم تسأل فتخبرك الديارُ عن الحي المضلِّل: أين ساروا

كما قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأُرْضِ أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً ﴿ ﴿ (السجدة: 10) أي: هلكنا، وأكل لحومنا الدودُ، وهذا المعنى هو المرحلة النهائية، وهو نتيجة المرحلة الأولي.

#### فقوله تعالى ﴿وَلَا ٱلصَّآ لِّينَ ﴾

يرسم لنا وسائل الحماية من الضلالات الفكرية، والإعلامية، والثقافية، ومن الفاسدين الضالين المتلاعبين بالثروات الخاصة والعامة، والحماية من تجار الحروب المجرمين الضالين.









#### ما أبرز صفات الضالين؟



#### الجواب: أبرز صفات الضالين ما يأتي:

عدم الرجوع إلى المصدر الإلهي للأفكار والبناء

﴿ وَاذْ كُرُوهُ كُمَا هَدَنْكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ - لَمِنَ ٱلضَّالِّينَ ﴾ (البقرة: 198)

الكفر والازدياد من الأعمال الكفرية

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُواْ كُفُرًا لَّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَكَيْكَ هُمُ ٱلضَّكَالُّونَ ﴾ (ال عمران: 90)

اليأس والجزع من الوصول إلى الحلول التي يجدها المرء في رحمة الله الواسعة

﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّآلُّونَ ﴾

(الحجر: 56)

الإصرار على التكذيب الجزئي أو الكلي لآيات الله

﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي ثُنْكَ عَلَيْكُوْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَدِّبُونَ ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي ثُنْكَ عَلَيْكُوْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَدِّبُونَ ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي ثُنْكَ عَلَيْكُوْ فَكُنَّا قَوْمًا ضَآلِينَ ﴾ (المؤمنون: 105-106)

المسارعة إلى النصرة غير المتزنة

﴿فَعَلَّنَّهَآ إِذًا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّهَآ لِّينَ ﴾ (الشعراء: 20)

المسارعة إلى حياكة المؤامرات

ووصف المُنعَم عليهم بالضلالات الفكرية والثقافية والعملية ﴿وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُّلاَ عِلَهَا أَوْنَ ﴾ (الطففين: 32)







تغاير النفي في ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَهِمْ وَلا ٱلصَّآلِينَ ﴾ يبين اختلافًا واتفاقًا بين الفئتين، مما يكشف لنا طبيعة التحالفات ضد أهل الصراط المستقيم.



لماذا غاير الله في أداة النفي فقال: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾، ولم يقل:

(غير المغضوب عليهم وغير الضالين)؟



#### الجواب:

نلحظ أن الله تعالى نفى طريق المغضوب عليهم بأداة النفي (غير) في قوله ﴿عَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَهُمْ ﴾، ونفى طريق الضالين بأداة أخرى هي (لا) فقال: ﴿وَلا الشَّالِينَ ﴾، وهذا التغاير في استخدام أداة النفى يفتح آفاقًا في استنباط الفرق بين التعبيرين، ف(لا) تحقق الوظيفتين الآتيتين:

# الوظيفة الثاني

ليبين الاختلاف والاتفاق بين المغضوب عليهم والضالين:

# الوظيفة الأول

بيان عَظُمة الصراط الذي يسير عليه المُنعَم عليهم؛ ف(لا) زائدةٌ، لبيان إرادة شدة التوكيد، كما قال تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ إِذَ مَا مَنعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ إِذَ أَمَرَٰتُكَ ﴾ (الأعراف: 12)، وكما قال الأحوص: ويَلحيننِي في اللّهْوِ أن لا أُحبّه ويَلحيننِي في اللّهْوِ أن لا أُحبّه وللّهْو داع دَائِبٌ غيرُ غافل

#### 3

#### وأما الاتفاق

فلأنه لو كان التعبير (غير المغضوب عليهم وغير الضالين) لتوهم السامع أن المغضوب عليهم والضالين أمتان لا تلتقيان، والأمر ليس كذلك، بل هما يلتقيان في أمور مشتركة كثيرة

#### فأما الاختلاف بين الجهتين

فيدل عليه الإتيان بأداة نفي مختلفة لكل من الفريقين؛ فالمغضوب عليهم في طريقهم عارفين بالإجرام الرهيب الذي يسببونه للعالم، أما الضالون فما أكثر من يحسب منهم أنه يحسن بإجرامه صنعًا







#### ما سبب مآسى العالم؟



#### الجواب: مآسى العالم المعاصر سببها الخرافات التي تحكم عقول المغضوب عليهم والضالين:

أنزل الله الكتب، وفي مقدمتها القرآن والتوراة والإنجيل، لينظم حياة الناس، ويزكي عقولهم وقلوبهم وحياتهم، وتحريف كلامه يؤدي إلى تكوين نفسيات مريضة تبغي الحياة عوجًا، ثم يصبح بعضها قيادات للمغضوب عليهم وللضالين، فيتلاعبون بما أنزل الله في القرآن والتوراة والإنجيل وسائر الكتب، ويصنعون خرافات يفسدون بها الأرض والإنسان







الجواب: خذ مثال ذلك في قصة وردت في سفر التكوين توهم أن الحسد الباطل مشروع، وألا بأس بالاحتيال والخداع والكذب للحصول على البركات الإلهية:

- «27» 1 وحدث لما شاخ إسحق، وكلت عيناه عن النظر أنه دعا عيسو ابنه الأكبر وقال له: يا ابني فقال له: هأنذا
  - 27: 2 فقال: إنني قد شخت ولست أعرف يوم وفاتي
  - 27: 3 فالآن خذ عدتك جعبتك وقوسك واخرج إلى البرية وتصيد لي صيدًا
  - 27: 4 واصنع لى أطعمة كما أحب وأتنى بها لآكل حتى تباركك نفسى قبل أن أموت
- 27: 5ِ وكانت رفْقَةٌ (والدة يعقوب) سامعةً إذ تكلم إسحق مع عيسو ابنه، فذهب عيسو إلى البرية كي يصطاد
  - 27: 6 وأما رفْقَة فكلمت يعقوب ابنها قائلة: إني قد سمعت أباك يكلم عيسو أخاك قائلًا

#### قارن هذا الكلام الغريب على مقام النبوة مع قوله -تعالى عزه-

﴿ وَٱذْكُرْ عِبَدَنَا ٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ ١٤٠٠ إِنَّا ٱخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى ٱلدَّارِ اللَّ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصَطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ اللَّ وَٱذْكُرُ إِسْمَعِيلَ وَٱلْسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ (ص: 45-47).







(الصراط) يبين الحلفاء والأعداء الإستراتيجيين للأمة المسلمة في الواقع.







ما التقسيم الحقيقي للعالم كما فصّلته آية الصراط؟



الجواب: فصّلَ الله -تعالى جدُه- في الآية السابعة (آية الصراط) التقسيمَ العالميَ الحقيقيَ لواقع الناس بعيدًا عن حدود التراب والجنس ليستبين للأمة خريطة حلفائها وأعدائها:

#### المُنعَم عليهم

الأمة الأولى

وهم المشار إليهم بقوله ﴿ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾.. فهم يشكلون أمة واحدة، ويجب عليهم أن يتحالفوا، ويعقدوا أواصر الأخوة والتناصر فيما بينهم، وهم من الناحية الزمنية ينقسمون إلى فئتين:

#### الفئة الأولى

الذين يسيرون على منهج المتقدمين في صفاتهم وأفعالهم؛ فهم على آثار من سبقهم يسيرون، وبهداهم يهتدون، ويدخل فيهم اليهود والنصارى الذين مدحهم الله بقوله ﴿مِّنْ أَمْلِ الْكِتَبِ أُمَّةٌ قَايِمَةٌ يَتَلُونَ ءَايَتِ اللهَ عَانَاءَ النَّلُو وَهُمْ سَنْجُدُونَ ﴾ (آل عمران: 113).

الفئة الثانية

الذين مضوا على الصراط المستقيم، وهم القيادات العظيمة الذين اخضرت بهم العدالة في الأرض فازدهرت وأزهرت ممن قال الله تعالى عنهم: ﴿فَيِهُ دَلْهُمُ أُقُتَ دِهُ ﴾ (الأنعام: 90).

#### المغضوب عليهم

ر النائية يهم يمثل الصنف الأول من أعداء الا

بعضهم يمثل الصنف الأول من أعداء الأمة الاستراتيجيين، وبعضهم تائه يحتاج إلى من يأخذ بيده إلى الصواب.

#### مة لثة الضّالّونَ

وبعضهم يمثل الصنف الثاني من أعداء الأمة الاستراتيجيين، وبعضهم تائه يحتاج إلى من يأخذ بيده إلى الصواب.









#### ما الهدف من تحالف المغضوب عليهم والضالين؟



الجواب: غالبًا ما يتم التنسيق والتحالف والتناصر بين المغضوب عليهم والضالين من خارج الأمة الإسلامية، ومن داخلها بغية تدمير الصراط المستقيم الذي سار عليه المنعم عليهم أو حصاره.





لماذا قدم الله -عز وجل- ذكر (المغضوب عليهم) على (الضالين)؟



الجواب: قدّم الله -عز وجل- (المغضوب عليهم) على (الضالين) في قوله تعالى ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِّينَ ﴾ لأنه قدم ذِكْرَ القيادي على التابع، وأبرز الأسوأ على السيء؛ فإن الضال المغضوب عليه أسوأ من الضال الذي لم يصل إلى درجة الغضب، إلا أن المغضوب عليهم غالبًا هم سادة الشر وقادته، أما الضالون فتائهون هائمون يقودهم المغضوب عليهم..

> فهل صحت فيهم مقولةً تنسب إلى أحد قيادات الإفساد العالمي (الدكتور أوسكار ليفي) حين قال:

«نحن اليهود لسنا إلا سادة العالم ومفسديه، ومحركي الفتن فیه وجلادیه»؟

فإن صحت هذه العبارة فهو يعني المحرفين المخرفين منهم، وإلا فمن اليهود من قال الله فيهم: ﴿وَمِن قَوْمِ مُوسَىٓ أُمَّةً ۗ يَهُذُونَ ﴾ (الأعراف: 159).





تقترن أفعال قيادات المغضوب عليهم والضالين بالوحشية.





كيف انقلب البغي عند المغضوب عليهم والضالين إلى اعتداء ممنهج مدمِّر، وما علاقة ذلك بقسوة القلوب؟



الجواب: ذكر الله عز وجل أن المغضوب عليهم والضالين قومٌ ظهر منهم البغي فقال تعالى: 
﴿ بِشُكُمَا اُشْ تَرَوْا بِهِ وَانفُسَهُمُ أَن يَكُفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللهُ بَغْيًا ﴾ (البقرة: 90)، وبين الله عز وجل أن بغيهم يربو وينمو ويفشو حتى يصبح إعتداءً ممنهجًا مدمرًا: ﴿ ذَالِكَ بِأَنّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النّبِيّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ (البقرة: 61)، فصارت قلوبهم شديدة السواد، لا نقاء فيها ولا صفاء، وهذا يولد القسوة المجرمة التي لا تبالي برؤية الأطفال وهم يقتلون أو يحرقون، ولا تحرك ساكنًا وهي ترى مئات الآلاف تباد ﴿ ثُمّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِّنُ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَأَلْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ (البقرة: 74).





ما وجه الإعجاز في وصف مجرمي اليهود بأنهم مغضوب عليهم؟ وهل هذا الوصف موجود في التوراة الحالية؟



#### في سفرالعدد:

25: 3 وتعلق إسرائيل ببعل فغور، فحمي غضب الرب على إسرائيل

#### وفي سفر العدد أيضًا:

32: 10 فحمي غضب الرب في ذلك اليوم وأقسم قائلا:

32: 11 لن يرى الناس الذين صعدوا من مصر من ابن عشرين سنة فصاعدًا الأرض التي أقسمت لإبراهيم وإسحق ويعقوب؛ لأنهم لم يتبعوني تمامًا





32: 12 ما عدا كالب بن يفنة القنزى ويشوع بن نون؛ لأنهما اتبعا الرب تمامًا

32: 13 فحمي غضب الرب على إسرائيل وأتاههم في البرية أربعين سنة، حتى فني كل الجيل الذي فعل الشر في عيني الرب.

#### وفي سفر القضاة:

10: 6 وعاد بنو إسرائيل يعملون الشر في عيني الرب، وعبدوا البعليم، والعشتاروث، وآلهة آرام، وآلهة صيدون، وآلهة مواب، وآلهة بني عمون، وآلهة الفلسطينيين، وتركوا الرب ولم يعبدوه.

10: 7 فحمي غضب الرب على إسرائيل، وباعهم بيد الفلسطينيين وبيد بني عمون.



ما وجه الإعجاز في وصف التائهين من النصارى بالضآلين؟ وهل ورد هذا الوصف في الإنجيل الحالي؟ وما حقيقة المدعو (بولس)؟

الجواب: الإعجاز في وصف التائهين من النصارى بالضالين (دعوةٌ مشفقة للنصارى لتصحيح المسار):

#### حيث قال الله عز وجل حاكيًا عن المسيح عليه السلام:

﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَكِةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمُ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن رَبِّكُمْ فَاتَقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَ إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجِئْتُكُم بِعَالِيةٍ مِن رَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجِئْتُكُم بِعَايَةٍ مِن رَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجِئْتُكُم بِعَايَةٍ مِن رَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجِئْتُكُم بِعَانَ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجِئْتُكُم بِعَن رَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا وَجَنْتُ مَا يَعْدَلُ مُنْ مَتَقِيمُ وَالْ عَمِرانِ: 51.50).

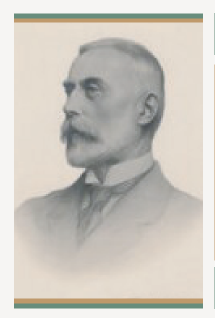
#### وكذا ورد في إنجيل متى 5: 17:

(لا تظنوا أنى جئت لأنقض الناموس، أو الأنبياء، ما جئت لأنقض، بل لأكمل)

وما هو إلا زمنٌ يسير حتى ضل كثيرٌ من أتباع المسيح عن سواء السبيل، واتبعوا ملة بولس وسموه الرسول، ووضعوا له في الكتاب المقدس أربع عشرة رسالة،







#### ولنأخذ على ذلك شهادة العالم المسيحيّ Ernest de Bunsen:

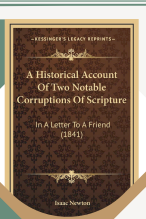
«إن العقيدة والنظام الديني الذي جاء في الإنجيل ليس الذي دعا الله السيد المسيح بقوله وعمله. إن مرد النزاع القائم بين المسيحيين اليوم وبين اليهود والمسلمين ليس إلى المسيح، بل إلى دهاء بولس اليوم وبين المارق المهودي والمسيحي، وشرحه للصحف المقدسة على طريقة التجسيم والتمثيل»

وهناك من يشكك في صحة نسبة ذلك إلى بولس ويرى أنه افتري عليه.

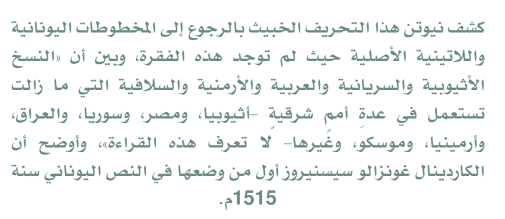
#### وصف تاريخي لتحريفين مُهمّين للكتاب المقدّس عند النصارى:



#### اذكر مثالًا واقعيًا يثبت تحريف الإنجيل عند النصاري



الجواب: كتب إسحاق نيوتن رسالته (وصف تاريخي لتحريفين مهمين للكتاب المقدس)، وبالإنكليزية -An Historical Ac، وبالإنكليزية (count of Two Notable Corruptions of Scripture وطبعت بعد موته ب 27 سنة، وأهم التحريفين المذكورين هو التحريف الذي أريد منه تثبيت بدعة التثليث الكفرية، حيث وجد في نسخة الملك جيمس في يوحنا 5: 7 «فإنّ هنالك ثلاثة شهود في السّماء، الآب والكلمة والرُوح القدس، وهؤلاء الثلاثة هم واحدٌ»









## التناقض بين الأقوال والأعمال ينافي مبدأ الاستقامة في ﴿ ٱلْصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾





ما الإعجاز البياني في عدم إضافة (صراط) للمغضوب عليهم والضالين؟ حيث لم يقل: (غير صراط المغضوب عليهم والضالين)؟



الجواب: يظهر بناء التربية القرآنية لهذه البصيرة في النفس المسلمة بصورة مدهشة في الإعجاز البياني الواضح من عدم إضافة الصراط للمغضوب عليهم والضالين:

# فضي قوله تعالى: ﴿ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّآلِينَ ﴾ (الفاتحة: 7)

نسجل ملاحظة واضحة أن الله -عز وجل- بين أن للمنعم عليهم صراطا مستقيمًا هو الصراط الذي تكمن طموحات السعداء في سلوكه، لكن البيان القرآني ذكر المغضوب عليهم والضالين دون أن يذكر لهم صراطًا لأنهم يعبدون أهواءهم المتغيرة، ولأن أهم ما عندهم المخالفة الدائمة للصراط المستقيم مهما كانت هيئة المخالفة؛ فإذا كان الصراط المستقيم يقتضي العفة والطهارة والزواج؛ فإن المغضوب عليهم والضالين يعملون على إشاعة الفاحشة والعلاقات الجنسية خارج الزواج، ويسخرون المؤسسات الدولية لذلك، فيديرون الحياة وفق فهمهم المعوج الشديد التغير.





آيتا الصراط تمثلان دستورًا كاملًا للمعرفة العليا والعمل الأقوم.



فآيتا الصراط تبنيان المجتمع والطبيعة بالخبرات الضخمة، والخصال الخيرة الرفيعة، وتدلان على أن بناء النّفس الإنسانيّة إنما يتم بالمعرفة المبصرة، والممارسة الصادقة وفق درجتين:

#### الدرجة الأولى

أن يحاول تحصيلهما بالفكر والنظر والاستدلال، والاستهداء لأقوم الأمور، ويدل عليه قوله ﴿ آهٰدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: 6).

#### الدرجة الثانية

أن تصل إليه خبرات المتقدِّمين، فتستكمل نفسه صفاتها الرائعة اقتداءً بالصالحات والإيجابيات، وتركًا للقبائح والسلبيات

إلى كم تنقسم خبرات المتقدمين؟



#### الجواب: خبرات المتقدمين تنقسم إلى ثلاث مجموعات:

المجموعة الثانية:

الخبرات التي يجتنبها مما

المجموعة الأولى:

المجموعة الثالثة:

وجده من ظلمات المجرمين الندين أخلُّوا بالأعمال الصَحيحة ابتداء، ثم حرفوا لأجلها العقائد والتَصَوُرات الصحيحة،

وهم المغضوبُ عليهم.

الخبرات التي يجدها المرء من أَنْوَارِ الصالحين.

الخبرات التي يجتنبها مما وجده من ظلمات المجرمين الذين أخلُوا بالعقائد الصّحيحة ابتداءً، ثم أوجدوا لأجلها أعمالًا باطلةً مبنيةً على باطل، وهم الضالون.







إذا كانت المقاصد السابقة تصف الصراط المستقيم، وتحدِّر من الأعداء الاستراتيجيين؛ ليتحقق النصر والتمكين، فقد تتساءل: ما الوسيلة الاستراتيجيين؛ لناجعة لتحقيق هذا النصر؟



الجواب يتجلى في المقصد العاشر الذي يبصرنا به التعبير الجماعي في ﴿نعبد، نستعين، اهدنا﴾:



# لِقُصِّ لِأَلْجُ الشَّحِيْ



مبدأ الأمة الواحدة هو وسيلة أصحاب الصراط المستقيم لتحقيق النصر الجماعي، والحماية لأفراد الأمة، ونستنبط هذا من التعبير الجماعي المميز في قوله: ﴿مَنْكُدُ،نَسْتَعِيثُ، اَمْدِنَا﴾ ومن الوصف الجماعي للمُنْعَم عليهم والضالين









مبدأ الأمة الواحدة هو وسيلة أصحاب الصراط المستقيم لتحقيق النصر الجماعي، والحماية لأفراد الأمة، ونستنبط هذا من التعبير الجماعي المميز في قوله: ﴿نَبْتُدُ،نَــْتَعِينُ، ٱمْدِنَا﴾ ومن الوصف الجماعى للمُنْعَم عليهم والضالين



ما البصائر التي تبصرنا بها كلمات هذه الآية، وتنبثق عن هذا المقصد؟



مبدأ (الأمة الواحدة) يمثل سلاح البناء الحقيقي والردع الوقائي للمعتدين.



أهم آثار التقسيم الإلهي الثلاثي للعالم: الوحدة الزمانية والمكانية بين أصحاب الصراط المستقيم.



فقه التعايش والرحمة بالعالمين، وكون المنعم عليهم خير أمة أخرجت للناس أجمعين ملازم لفقه الحذر والتحذير من المغضوب عليهم والضالين، فذلك من تمام الإنعام والرحمة.







مبدأ (الأمة الواحدة) يمثل سلاح البناء الحقيقي والردع الوقائي للمعتدين.





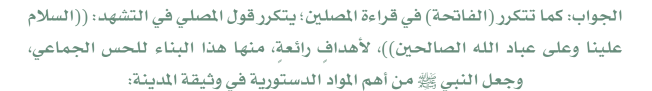
﴾ لماذا وردت هذه الأفعال ﴿نَعْبُدُ ،نَسْتَعِينُ ، ٱهْدِنَا ﴾ بنون الجماعة مع أن القارئ واحد؟ ﴿

الجواب: الصيغة الجماعية في هذه الكلمات الثلاث ﴿ فَبُكُ اللّهُ الْمَدِنَا ﴾ مع أن القارئ واحد يغرس مبدأ الوحدة الإيمانية غرسا شعوريًا ونفسيًا.. وبذلك يتم حماية الأمة ذات المصالح المشتركة المتعددة، وترى بناء الحسّ الجماعيّ جزءًا أساسيًا من النظام العباديّ الإسلاميّ؛ فالصلاة ينبغي أن تكون في جماعة، فقال في : ((وإن صلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده، وصلاته مع الرجلين أزكى من صلاته مع الرجل، وما كثر فهو أحب إلى الله -عز وجل-)) «ابوداود (554)، وحسنه الأبياني»، والزكاة أحد أهم أركان النظام العبادي الاجتماعي الإسلامي، وقوله ﴿ إِنَّ هَاذِهِ عَلَيْ أُمَّ تُوحِدَ الكلمة، وكلمة التوحيد الله بين توحيد الكلمة، وكلمة التوحيد





﴾- ما الحكمة من تكرار الفاتحة وتكرار قول المصلي في التشهد "السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين"؟ −



((المسلمون تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمتهم أدناهم، ويجير عليهم أقصاهم، وهم يد على من سواهم، يَرُدُ مُشدُهم على مُضْعِفِهم، ومُتَسَرّيهم على قاعدهم))

«أبوداود (2751)، وهذا الإسناد حسن».







#### ما أثر الإيمان في ترسيخ مبدأ الأمة الواحدة؟

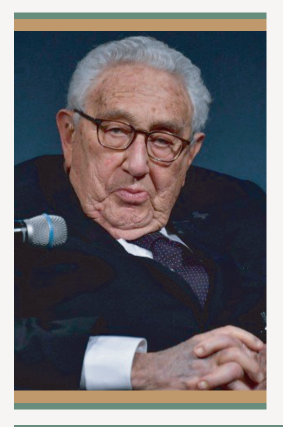


الجواب: الإيمان جعل البشر أمة واحدة كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ الْجُوابِ: الإيمان جعل البشر أمة واحدة كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ الْمُنَاتُ بَعْضُهُمْ وَيُقِيمُونَ وَيُقِيمُونَ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ (التوبة: 71)

#### ما البعد الاستراتيجي لمبدأ الأمة الواحدة؟



الجواب: قد فَصَلَ الله هذا البعد الاستراتيجي الأخطر في الواقع العملي -وهو يبين لنا موازين التحالفات العالمية- بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَولِيآ مُ بَعْضٍ ۚ إِلَّا تَفْعَلُوهُ لَنا موازين التحالفات العالمية- بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَولِيآ مُ بَعْضٍ ۚ إِلَّا تَفْعَلُوهُ لَنا موازين التحالفات العالمية في ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ (الانفال: 73).



وهنا نذكر كيف اعتز هنري كيسنجر بقدرة (الولايات المتحدة الأمريكية) الفائقة في هزيمة أعدائها، وجلبهم بعد الهزيمة ليتحاكموا إلى مؤسسات من صنعها، مشيرًا إلى عقلية قومه الفريدة ضمن حوار دار بينه وبين رئيسه هاري ترومان سأله فيه: عن أهم الإنجازات التي يفتخر بها. إنه يعبر عن عبقرية الولايات المتحدة التي صنعت باتحادها الحقيقي العادل نسبيًا عظمة القيادة للعالم.

فمتى سيكون عند الأمة التى تدعو بأن تهدى صراط المنعم عليهم هذه القوة الفذة؟





أهم آثار التقسيم الإلهي الثلاثي للعالم: الوحدة الزمانية والمكانية بين أصحاب الصراط المستقيم.





ما فائدة التقسيم الإلهي الثلاثي للعالم؟



الجواب: التقسيم الإلهي الثلاثي للعالم في قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ١ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا ٱلضَّآ لِينَ ﴾ (الفاتحة: 7.6)؛ تقسيمٌ سياسيٌ بامتياز يحقق مصالح الأمة، ويضمن إقامة الحياة التنموية المزدهرة؛





😓 كيف تكون الإخوة من أعظم النعم الإيمانية ؟ وما المراد بالوحدة المكانية والزمانية؟

الجواب: إن أعظم النعم الإيمانية الأخوة الحقيقية لأصحاب الصراط المستقيم.. إنها الأخوة التي تجمع بين الماضي والحاضر والمستقبل، فهي أخوةُ مكانية لا تحبسها الحدود، وزمانية تجمع المسلمين من لدن آدم -عليه السلام- إلى الصحابة الكرام -رضى الله عنهم-، إلى قيام الساعة يظللها قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَلَاهِ ۚ أُمَّتُكُمُّ أُمَّةً وَلَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾ (المؤمنون: 52)





ما النتائج المترتبة على عدم تطبيق التقسيم القرآني للحلفاء والأعداء؟



التيه والهلاك والضياع الرهيب الذي نعيشه ضمن أروقة المجالس الدولية التي لا ينتهي التلاعب بها، حيث يتم التفرج على الإبادات الجماعية لعدم وجود شرعية دولية إلا شرعية (الفيتو) العنصرية المتوحشة، ووصفها النبي صلى الله عليه وآله وسلم بقوله:

((يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها))

«أبو داود (4297)، وهو في صحيح الجامع الصغير (4297)».





فقه التعايش والرحمة بالعالمين، وكون المنعم عليهم خير أمة أخرجت للناس أجمعين ملازم لفقه الحذر والتحذير من المغضوب عليهم والضالين، فذلك من تمام الإنعام والرحمة.





﴾ ما البصائر القرآنية التي تُستنبط من (آيتي الصراط)؟ وما أثر ذلك في العقلية المسلمة؟ ﴿



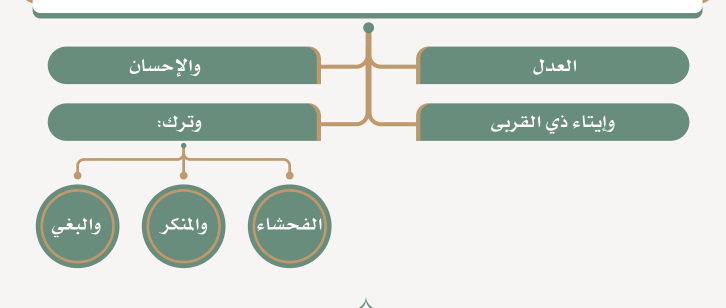
الجواب: في فقه (آيتي الصراط) نستنبط بصائر قرآنية ثرية تبنيها آية السعداء والأشقياء في العقلية المسلمة، ومن ذلك أن المُنعُمُ عليهم من أهل الصراط المستقيم يجب عليهم الحذر والتحذير من استجلاب غضب أرحم الراحمين، أو الوقوع في الضلالات الفكرية والاعتداء دون اعتبار للجنسية الدينية







الجواب: في فقه التعايش يتعايش أهل الصراط المستقيم مع غيرهم في ظل ضوابط:



تفنينه مفالح الفاتحة

وفي فقه الحذر والتحذير تقتضي سورة (الفاتحة) إيجاد آليات فرديةٍ وجماعيةٍ للحذر والتحذير من الفرق المجرمة المغضوب عليها والضالة.

#### والنتيجة وصفها النبي صلى الله عليه وآله وسلم:









#### ما الآثار الواقعية لفقه آيتي الصراط؟

الجواب: من هذا الفقه القرآني لآيتي الصراط أن نقوم بإنشاء الهيئات العلمية المحتصة التى تمنع وقوع الأمة في فخاح المغضوب عليهم والضالين





#### ويأتى في مقدمة هذه الهيئات:

#### مؤسسات العلم الشرعي

التى تقوم بالتخلية والتحلية، والتصفية والتزكية

وتنمي حاسة الحذر من المزالق الفكرية الضالة،

2

وتربي على كيفية التعامل الشرعي مع:

3

وقوى النفاق

والمرجفين

الذين في قلوبهم مرض

﴿ وَمَا كَا كَا اللَّهُ وَمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَا فَا فَكُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَا فَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَمَا كَاكَ ٱلْمُوْمِنُ وَلَيْ يَعْدُرُونَ ﴾ والتوبة: 122)



ما السبيل العاصم من الفتن كما بينه النبي عَلِي الحديفة والله عَلَيْ العاصم من الفتن كما بينه النبي ع

الجواب: بين النبي إلى الأمور، وذلك لما سأله فقال: يا رسول الله أبعد هذا الخير شر؟ فيها الشر على مقاليد الأمور، وذلك لما سأله فقال: يا رسول الله أبعد هذا الخير شر؟ فقال: ((يا حذيفة تعلّم كتاب الله واتبع ما فيه)) ثلاث مرار. قلت: يا رسول الله، أبعد هذا الخير شرّ؟ قال: ((يا حذيفة تعلّم كتاب الله واتبع ما فيه)) ثلاث مرار. قلت: يا رسول الله، أبعد هذا الشّر خيرٌ؟ قال: ((هدنةٌ على دخن، وجماعةٌ على أقذاء فيها)) قلت: يا رسول الله، أبعد هذا الخير شرٌ؟ قال: ((يا حذيفةٌ تعلّم كتاب الله واتبع ما فيه)) ثلاث مرار. قلت: يا رسول الله، أبعد هذا الخير شرٌ؟ قال: ((فتنةٌ عمياء صمّاء، عليها دعاةٌ على أبواب النّار، وأن تموت يا حذيفةٌ، وأنت عاضٌ على جذلٍ خيرٌ لك من أن تتبع أحدًا منهم))

«أحمد (23282)، وحسن إسناده محققو المسند»





# الخاتمة



















الجواب: فضائل هذه الكلمة المباركة المخبتة (آمين):

الفاتحة: دعاءً وثناءً، وتمجيدٌ لرب الأرض والسماء، ومطالبُ يرتجيها منه عباده الأصفياء، ولذا جاء ختامها ب(آمين). وهذه الكلمة المباركة ليست من الفاتحة إجماعًا، إلا أنها تزيد في الفاتحة ضياءً، وتكسو التالي لها بهاءً:

#### الغفران لقائلها إن وافق تأمينه تأمين الملائكة:

الفضيلة الأولى

ففي مشهد شعوري غامر يدل على الانسجام بين الصالحين والملائكة المقربين يقرن النبي صلى الله عليه وآله وسلم بين تأمين البشر وتأمين الملائكة، ويبني على ذلك الأجور الوفيرة، والنعم الكثيرة، فعن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال:

((إذا قال الإمام: ﴿وَلَا

ٱلضَّـَا لِينَ ﴾ (الفاتحة: 7) فقولوا: آمين.

-وفي رواية-: إذا أمّن القارئ فأمّنوا، فإنّ الملائكة تؤمّن، فمن وافق تأمّينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدّم

ی ۱۳رسد سر ده در سد من ذنبه))

«البخاري (782) من حديث أبي هريرة 🍩».











#### حسد اليهود لنا عليها:

#### الفضيلة الثانية

فعن عائشة -رضي الله عنها- عن النّبِيّ -صلّى الله عليه وآله وسَلّم- قال: ((ما حسدتكم اليهود على شيء، ما حسدتكم على السّلام، والتّأمين)) «ابن ماجه (856)، قال في الزوائد: إسناده صحيح». ف(آمين) علامة على التصديق والاشتياق للعطايا الإلهية القادمة

# ما دلالات هذه الكلمة (آمين) ورمزيتها الدينية العظيمة؟

= -&-

الجواب: لهذه الكلمة رمزيتها الدينية العظيمة، فهي تدل على وحدة مصدر الرسالات السماوية، كما تدل على أن مخالفة الأمة لأهل الكتاب ليست على إطلاقها بل يُخالَفُ أهل الكتاب فيما ابتدعوه من الأهواء والرداءة والارتياب.

#### هل ذكر التأمين في التوراة؟





«فيصرخ اللاويون ويقولون لجميع قوم إسرائيل بصوتِ عالِ:

27: 15 ملعونُ الإنسان الذي يصنع تمثالا منحوتًا، أو مسبوكًا، رجسًا لدى الرب عمل يدي نحات، ويضعه في الخفاء، ويجيب جميع الشعب ويقولون: آمين.

27: 16 ملعونٌ من يستخف بأبيه أو أمه، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 18 ملعونٌ من يُضلُ الأعمى عن الطريق، ويقول جميع الشعب: آمين.







66

27: 19 ملعونٌ من يُعَوّج حقّ الغريب واليتيم والأرملة، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 20 ملعونٌ من يضطجع مع امراة أبيه؛ لأنه يكشف ذيل أبيه، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 23 ملعونٌ من يضطجع مع حماته، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 24 ملعونٌ من يقتل قريبه في الخفاء، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 25 ملعونٌ من يأخذ رشوةً لكي يقتل نفس دم بريء، ويقول جميع الشعب: آمين.

27: 26 ملعونٌ من لا يقيم كلمات هذا الناموس ليعمل بها، ويقول جميع الشعب: آمين».





ما سبب انفراد الفاتحة بختمها بـ ﴿آمين ﴾ دون غيرها من السور؟





#### الجواب: سبب انفراد الفاتحة بختمها بـ{آمين} دون غيرها من السور:

اختتمت الفاتحة بالتأمين بخلاف السور التي تضمنت أدعيةً كسورة البقرة، وسورة آل عمران ربما لمكانة (الفاتحة)؛ فهي بأجمعها دعاء يتضمن الثناء، ولذا روى جَابر بن عبد الله -رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:









#### ما أنواع الدعاء؟ وكيف جمعت سورة الفاتحة هذه الأنواع؟



#### الجواب: الدعاء نوعان:

#### النوع الثاني:

### دعاءُ مسألة وطلب ورجاءٍ

وهو في (الفاتحة) في النصف الثاني وهو في (الفاتحة) في النصف الثاني أنعَمْتَ ﴿ آهَٰدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلطَّالِينَ ﴾ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلطَّالِينَ ﴾ (الفاتحة: 6،7)

#### النوع الأول:

# دعاءُ تملقِ وتضرع وثناءٍ

وهو في (الفاتحة) في نصفها الأول، وأعظم رموزه الحمدلة.

#### ومن أمثلة النوع الأول:

عن سعد بن أبي وقاص على قال: قال رسول الله على: ((دعوة ذي النون إذ دعا وهو في بطن الحوت: ﴿لَا إِلَهُ إِلّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظّالِمِينَ ﴾، فإنه لم يَدْعُ بها رجلٌ مسلمٌ في شيءٍ قط إلا استجاب الله له)) الترمذي (3505). وصحَمه الألباني، إنه دعاء الحمد.. دعاء المناجاة والثناء.. يجد الداعي به كل راحة وهناء.. كما قال حادي الهداة ولسان المخبتين التقاة:

إلهي من سناك قبستُ نوري ••• وأنْبَتُ المحبةَ في ضميري أفرُ إليك من نكدي ويأسي ••• ومن عفن الضلالة في شعوري فقيرًا جئت بابك يا إلهي ••• ولستُ إلى عبادك بالفقير د.عبد الرحمن العشماوي





# الأنتاذالك توريد المراجات المر

- مؤسس مؤسسة بصائر المعرفة القرآنية، ومشروع تسوير السور القرآنية.
- استاذ التفسير وعلوم القرآن بكلية الشريعة / جامعة قطر حالياً، وجامعتي ذمار وحضرموت سابقاً.
  - أشرف على العديد من رسائل الدراسات العليا.
  - أسهم في تأسيس عدد من الكليات والجامعات الشرعية في اليمن.
- شارك في لجان التحكيم الدولية في نحو 30 مسابقة دولية للقرآن الكريم في العالم.
  - شارك في العديد من المؤتمرات العلمية في أنحاء متضرقة من العالم.
- قدم العديد من البرامج الإعلامية العلمية، والدورات العلمية والتدريبية في التفسير وعلوم القرآن في اليمن وقطر والبحرين وبريطانيا وفرنسا.
  - من أهم الكتب والأبحاث العلمية:
  - سورة الفاتحة (المفصل): (الإسلام في سبع آيات الفاتحة منهاج حياة ).
- 2 سورة الفاتحة (الوسيط): (الإسلام في سبع آيات الفاتحة منهاج حياة)، وهو هذا الكتاب الذي بين أيدينا.
  - 3 سورة البقرة (الوسيط): (إشراق الحضارة الإسلامية على العالم).
  - سورة النساء (المفصل): (بث الحياة الإنسانية وتنظيمها الإلهى الحقوقى).
  - الوسيط): (بث الحياة الإنسانية وتنظيمها الإلهي الحقوقي).
    - 6 سورة النساء (الوجيز): (بث الحياة الإنسانية وتنظيمها الإلهي الحقوقي).

- 7 اقتحام العقبة (سنة التدافع والخروج من عقبة الاستضعاف).
  - 8 تلقي النبي صلى الله عليه وآله وسلم ألفاظ القرآن الكريم.
    - 9 المنهج النبوي في التعليم القرآني.
      - 10 الأساس في أصول التفسير.
      - 11 التنويرفي أصول التفسير.
    - 12 الأساس والتنوير في أصول التفسير.
      - 13 لا إنكار في مسائل الخلاف.
    - 14 فقه الاختلاف صراط الأخوة والائتلاف.
      - 15 السلسبيل المورود قصة رحلة الخلود.
- 16 تسويرُ السُّورةِ القرآنيةِ.. إعجازُ متجدِّدٌ (دراسةٌ تطبيقيةٌ على سورةِ النساءِ).
- البيان التصويريُ للأمثالِ القرآنيةِ (دراسةٌ موضوعيةٌ للمَثلين: الناريّ، والمائيّ).
  - 18 معالم التجديد والنبوغ عند الإمام الشافعي في التفسير.
- 19 منهج ابن مجاهد في كتابه السبعة، والقراءات التي ذكرها ولم يذكرها الإمام الشاطبي.
  - 20 الاستخلاف في الأرض (رؤية قرآنية).
  - 21 التربية الدينية في المناهج الدراسية.
    - 22 فن التوجيه عند المفسرين.
    - 23 إدارة الاختلاف في الرؤية القرآنية.
  - دراسة لمخطوطة مصحف تعود إلى القرن الثامن الهجري.
  - 25 مراجعات في الجمع العثماني للقرآن المجيد: (الدوافع، الأهداف، الإجراءات).
    - 26 لجنة نسخ المصاحف العثمانية: (هيكلها الإداري وخطتها العملية).

الرجع: موقع "بصائر المعرفة القرآنية"