

# كتاب الأساس والتنوير دورة مصادر التفسير (الكتاب والسنة وأقوال الصحابة)

















# الفصل الأول: المصادر الأصلية للتفسير (أُمَّهات مآخذ التفسير)



الم عَبِالنَّهِ الْمُعَالِمُ اللَّهِ ا

كتاب الأساس والتنوير في اصول التفيسر



وضعَ ابن تَيْمِيَّةَ عِلى قاعدةً لكون مرجع ما مصدرًا للتفسير:

قاعدة: «العلم إما نقلُ مُصَدَّقُ عن معصوم، وإما قولُ عليه دليلُ معلوم، وما سوى ذلك فإما مُزَيَّفُ مردود، وإما موقوفُ لا يُعلَم أنه بَهْرَجُ، ولا منقود »(١):

والقول عنى به البحث والنظر أي: الرأي، كما قال في موضع آخر: "والعلم يحتاج إلى نقل مُصدَّق، ونَظَرٌ مُحقَّقٌ "س...

وأنت ترى أن هذه العبارة المحكمة يمكن تعميها لتشمل العلوم الماديَّة فضلاً عن سائر العلوم الشَّرعِيَّة، وصاغ ذلك الشيخ الطالب زيدان —وفَّقه الله تعالى—:

والعِلْمُ نَقْلٌ صادِقٌ عن مَنْ عُصِمْ أَوْ مَا مِنَ القصوْلِ دَليلُه عُصلِمْ وهل يعنى ذلك أن الاجتهاد لا يدخل في النَّقل المُصدَّق؟

الجواب: لا! بل الصحيح أن الاجتهاد جُمْلَةً يدخل في مصادر التفسير عمومًا، مثل دخوله في بعض الجزئيات كرَبْط آية بآية، فإن الرَّبط اجتهاد على ما هو معلوم، إلا أن يأتي الرابط بين الآيتين بنصِّ معصوم، وقد يصيب وقد يخطئ.

ويمكن دَمْج ما ذَكره ابن تَيْمِيَّةَ والزَّرْ كَشِي مع ما قرَّره علماء التفسير في هذه المصادر لنَصِلَ إلى تقرير أنَّ مصادر التفسير خمسةٌ تُفَصَّلُ في الآتى:

المَصْدر الأول: تفسير القرآن بالقرآن.

المَصْدر الثاني: تفسير القرآن بالسنة.

المَصْدر الثالث: تفسير القرآن بما ورد عن الصَّحابَة ١٠٠٠.

المَصْدر الرابع: تفسير القرآن باللغة العربية.

(١) مقدمة ابن تيمية (ص: ٤)، وهي في مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٢٩)، والبَهْرَج: الزيف والزائف.

(۲) مجموع الفتاوى (۱/ ۲٤٦).



المَصْدر الخامس: تفسير القرآن بالاجتهاد المقبول والرأى السائغ.

هذه المصادر الخمسة هي المصادر المستعملة في مناهج المفسِّرين، سواء أكانت في التفسير النَّقْليِّ (المأثور)، أم في التفسير بالرأي (العقليِّ)...مع اختلاف يسير يُعلَم في مناهج المفسِّرين.

وهنا قد تتساءل: فأين الإجماع؟

والجواب يظهر من القاعدة الآتية:

قاعدة: تُقَيّدُ الأقوالُ التّفسيريّة جميعُها بقيد عدم مناقضةِ الإجماع، لا بقيد عدم إحداث قول أفاده الكلام الإلهي:

وصاغ ذلك الشيخ الطالب زيدان -وفَّقه الله تعالى-

وقَيِّدِ القولَ بأن لا يَقَعا على خلافِ ما عليْهِ أُجْمِعا فآية الكَلَالة الأخيرة هي قوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُل ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةِ ﴾ [النساء: ١٧٦] ذَكَر الله على الإخوة هنا، وأجمع المفسِّرون على أن المرادَ بالإخوة فيها: (الأعيان) أي الأشقاء، والإخوة (لعَلَّات) أي لأبِ، فلا يمكن أن يجتهد مجتهد فيُدْخِل فيهم (الأُخْيَاف)، وهم الإخوة لأم هاهنا؛ لنَقْض هذا الإجماع.

ما الفرق بين الإجماع في أصول الفقه وفي علم التفسير؟

الجواب: الإجماع في التفسير ليس مصدرًا كما في أصول الفقه، ولكنه شرطٌ (ضابط) في التفسير، ولذا ترى الطَّبَري ﴿ يعبِّر عن ذلك بقوله في مواضع متعدِّدة: "وليس هذا قولاً نستجيز التَّشاغُلَ بالدلالة على فساده، لخروجه عن قول جميع علماء أهل التأويل" ١٠٠٠.

(١) تفسير الطَّبَري (١/ ٣٩٤).



وربما تتساءل: قول الطَّبَرِيِّ عِلَي يناقِض القاعدة التي أَقْرَرتَها، فظاهرُه أنه يمنع إحداثَ قولٍ جديد، فكيف الجواب؟

الجواب: بالسبر لتفسيره والمراجعة لتطبيقاته في بيان الآيات ترى أنَّ قولَه هذا لا يعني ألا يجتهد المرء وَفْقَ الأصول المَرْعِيَّة؛ لإظهار صورةٍ داخلة ضمن الآية لم يُنَبِّه عليها الأقدمون، كما سيأتي في المصدر الخامس إن شاء الله، إنما عَنَى ذِكْرَ قولٍ يناقِض الأقوالَ السابقة المعتبرة في معنى الآية.

فإن قلت: هلَّا ذكرت مثالًا يوضِّح ما ذكره الطَّبَرِيُّ عِليه؟

فلنضرب لذلك مثالاً هو محل تأمُّل، فقد روى - عن مجاهد بن جبر على في قوله جل فلنضرب لذلك مثالاً هو محل تأمُّل، فقد روى - عن مجاهد بن جبر على في قوله جل ذكره: ﴿ وَلَقَدُ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوُاْ مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ ﴾ [البقرة: ٦٠] قال: لم يُمسَخوا، إنما هو مَثَلٌ ضرَبَه الله على لهم مِثْلَ ما ضَرَب مَثَلَ الحمار يحمل أسفارًا.

ثم عقّب عليه فقال: "وهذا القول الذي قاله مجاهد على، قولٌ لظاهرِ ما دلَّ عليه كتابُ اللهِ مُخالِفٌ" فانتقد كلام مجاهد، واعتضد بدليل قويٍّ في وجوب حَمْل الكلام على ظاهره، فقال: "وذلك أنَّ الله على أخبر في كتابه أنه جعل منهم القِرَدة والخنازير وعَبُدَ الطَّاغوت، كما أخبر عنهم أنهم قالوا لنبيِّهم: ﴿أَرِنَا ٱللَّهَ جَهُرَةَ ﴾ [النساء: ١٥٣]، وأن الله -تعالى ذكْرُه- أَصْعقهم عند مسألتِهم ذلك ربَّهم، وأنهم عبدوا العِجل، فجعل توبتَهم قتلَ أنفسِهم، وأنهم أُمرِوا بدخول الأرض المقدَّسة، فقالوا لنبيِّهم: ﴿فَاذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَلُهُنَا قَعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤] فابتلاهم بالتَّيه".

بعد أن ضرب الإمام الهمام الطَّبَرِيُّ ﴿ هذه الأمثلةَ من القرآن المجيد، يتساءل باستنكار، فيقول: "فَسَواء قائلٌ قالَ: هُمْ لم يَمْسَخْهم قِردةً، وقد أخبر -جلَّ ذِكْرُه- أنه جعل منهم قِردةً وغنازيرَ، وآخَرُ قال: لم يكن شيءٌ مما أخبر الله ﴿ عن بني إسرائيل أنه كان منهم من الخلاف على أنبيائهم، والنَّكال والعقوبات التي أحلَّها الله ﷺ بهم، ومَنْ أنكر شيئًا من ذلك وأقرَّ بآخر



منه، سُئِل البرهان على قوله، وعُوْرِضَ -فيما أنكر من ذلك- بما أقرِّ به، ثم يُسألُ الفرقَ من خبر مستفيضٍ أو أثر صحيح"، فالطَّبَرِي عِلى لا يمانع من إحداث قولٍ في الآية ولو لم يُسْبَق إليه، بشرط أن يكون مُحتمَلًا، وله وجه من برهان أو حجة.

فحاصل الطّبَرِي على يشير إلى أنَّ المرء يجب عليه أنْ يَحمِلَ القرآنَ على ظاهره إلا أن يدلَّ دليل واضح على تأويل قريب، فكأنه يقول لمجاهد على: الله على يخبر أنه مسخ هؤلاء قردة، وأنت تقول: هذا مجرد مَثَلٍ كما ضرب لهم المَثَل بالحمار أسفارًا، ومعنى كلامِك أن كلَّ كلمةٍ قالها الله على عن بني إسرائيل يمكن أن نقولَ هي مجرد مَثَلٍ، وأنهم لا وجود لهم، ولم يحدُدُث لهم شيء مما ذكرَ الله على.. هذا الذي انتهجه مجاهد على هنا إن صحت الرواية عنه مآلٌ خطيرٌ في التأويل، وليس مجرد تأويلٍ فاسد، بل أسوأ من ذلك، ولكن مجاهدًا على الله عنه ربما لم ينظر إلى مآلات قوله.

ثم هناك فرق بين قوله: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِءِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥]، وبين قوله: ﴿ كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحُمِلُ أَسْفَارُأً ﴾ [الجمعة: ٥].

ولم يكتف الطَّبَرِي على بردِّ كلام مجاهد على بذلك، بل اعتضد بدليل آخر هو الإجماع على منع هذا القول؛ إذ قال الآخرون بما يناقضه ولا يجتمع عنه في الصورة العامَّة، فقال: "هذا مع خلاف قولِ مجاهد على قولَ جميعِ الحُجَّة التي لا يجوز عليها الخطأ والكذب فيما نقلته مُجْمِعةً عليه، وكفى دليلاً على فساد قولِ إجماعُها على تخطئته "".

فردَّ الطَّبَرِيُّ عِلَى تفسيرَ مجاهد عِلى بأمورٍ أهمُّها: التأويل بلا دليل مُقْنِعٍ، فآل إلى أن يكونَ تأويلاً فاسدًا، ويوشِك هذا التأويل إلى أن يُلزمَ بتأويل كلِّ ما يناظره بلا دليل، وساق على ذلك

<sup>(</sup>١) تفسير الطَّبري (٢/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطُّبَرِي (٢/ ١٧٣).



أمثلة، وكأنّه سأل مجاهدًا على: فِلَمَ أَوَّلَ هذا الموضعَ ولم يَقُمْ بتأويل بقيَّة المواضع؟ ثم ردَّ هذا التأويل بأنه يناقِض الإجماع، ويظهر أنه عنى إجماعَ الصَّحابَة ؛ إذ هم الجيل المتقدِّم على مجاهد على، وقد يُسأل الطَّبَرِي على: فأين الإجماع؟ وله أن يجيب: بأن النُّصوصَ التي ساقها دليلٌ على قول بعضهم بظاهر القرآن دون مخالف فصار إجماعًا سُكُوتيًّا على الأقلِّ، ويَعْضُدُه بصورةٍ ظاهرة القاعدةُ العظيمةُ التي سيأتي الكلام عنها لاحقًا، وهي: يجب أن يُحْمَل اللفظ على ظاهره إلا بقرينة.

وعندما تنظر في تصرُّ فات الطَّبَرِي ﴿ فِي تفسيره ترى أنه اختار أحيانًا أقوالاً لم يَقُلْ بها مَنْ قَبْلَهُ، ومن أشهر ما وجدتُ له من ذلك قوله: بأن الأحرف السبعة لم يبق منها إلا حرف واحد، وأن القراءات لا علاقة لها بالأحرف السبعة.

تقرير حبرالقرآن لأمّهات مآخذ التفسير:

هل ما قرَّره المتأخرون حول (أمَّهات مآخذ التفسير أو المصادر الأوَّليَّة للتفسير) انفردوا به أم قاله مَنْ قبلهم؟

الجواب: لم يكن تقرير المتأخرين كابن تَيْمِيَّةَ والزَّرْكَشِي ﴿ لأَمَّهَاتُ مآخذ التفسير بِدْعًا من القول، بل سبقهم إلى ذلك السلف ﴿ وأنموذجهم الأعلى حَبر القرآن ابن عَبَّاس ﴿ فكان إِذَا شُئِلَ عَنِ الأَمْرِ —أي في معنى الآيات أو في واقع الحياة – فكان في الْقُرْآنِ أَخْبَرَ بِهِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي الْقُرْآنِ، وَكَانَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﴿ أَخْبَرَ بِهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ، فَعَنْ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ قَالَ فِيهِ بِرَأْيهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

ففي هذا التطبيق لابن عَبَّاس رأينا أنه يرجع إلى مصادر التفسير التي ذكرناها.

(١) الدَّارمي (١ / ٢٦٥) برقم (١٦٨)، وصحَّح سليمُ حسين أسد إسناده.



# المصدرالأول

## (القرآن العظيم) تفسير القرآن بالقرآن

ويندرج تحته أربعة مباحث:

المبحث الأول: سبب جعل تفسير القرآن بالقرآن من أمَّهات مصادر التفسير.

المبحث الثاني: من صُور تفسير القرآن بالقرآن.

المبحث الثالث: مدى حجيةِ تفسير القرآن بالقرآن.

المبحث الرابع: أهمُّ الكتب التي تعرَّضت لهذا النوع من التفسير.



المبحث الأول: أسباب جعل القرآن مصدرًا من مصادر التفسير.

لعلك تتساءل عند النظر في هذا المصدر عن سبب جعله مصدرًا، فلماذا يفسر القرآن بالقرآن؟

الجواب: لنفهم سبب جعلنا هذا المصدر مصدرًا للتفسير نضع هذه القاعدة:

قاعدةٌ: القرآن يُصَدِّقُ بعضُه بعضًا، فلا تناقضَ ولا اختلافَ تعارض:

فلا يمكن أن يوجد فيه التناقُض في الصورة الكلِّيَّة، ولا يمكن أن تجد فيه تعارضًا في مجموعه، وبما أنه يصدق بعضه بعضًا، فبعضه شاهدٌ لبعضه، فنلتمس تفسير بعضه في بعضه الآخر.

ما الدليل على هذه القاعدة؟

ويدلُّ على ذلك:

أُولاً: قوله تعالى جدُّه: ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثَا﴾ [النساء: ٨٧]، فوجود التناقُض ينفى الصدق، ويبيِّن ذلك مجاهدٌ على في قوله تعالى فينه عَايَتُ مُّحَكَّمَتُ الله عمران: ٧]، فيقول عن المحكمات: "ما فيه من الحلال والحرام، وما سوى ذلك فهو متشابهٌ يصدِّق بعضُه بعضًا" ١٠، فجعل المتشابه ما لم يتَّضح معناه تَمامَ الاتضاح في موضع من القرآن، لكنك تجد معناه في موضع آخر، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمٌّ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمُ غِشَلوَةً ﴾ [البقرة: ٧]، فإذا تساءل أحدهم: ما ذنبهم حتى يختم على قلوبهم؟

(١) الطَّبَرِي (٣/ ١٧٣).



يجيبك على ذلك الآيات الأخرى مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ عَ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦]، ومثل قوله: ومثل قوله: ﴿ كَذَلِكَ يَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، ومثل قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهۡتَدَوْا زَادَهُمُ هُدَى وَءَاتَنْهُمْ تَقُونْهُمْ ﴾ [محمد: ١٧].

ثانيًا: قوله تعالى ذِكْرُه: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافَا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]، وقعَّد الأستاذ محمد عبده ﴿ لبيان ذلك آخِذًا أصل الفكرة عن السابقين كابن تَيْمِيَّةَ وابن كثير ﴿ فَقَالَ: "والأحسن أن يُفْهَم اللَّفظ من القرآن نَفْسِه بأن يَجْمع ما تكرَّر في مواضع منه وينظر فيه، فربما استُعمل بمعان مختلفة، كلفظ الهداية وغيره، ويحقِّق كيف يتفق معناه مع جُمْلَتِه من الآية، فيَعرف المعنى المطلوب من بين معانيه" (۱).

ثالثًا: أن القرآن مثاني يصدق بعضها بعضًا، ومما يدلُّك على ذلك قوله تعالى: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ﴾ [هود: ١٧]:

إذ من معانيها المعتبرة: محمَّد الله كان على بينة من ربّه، وأعظم بينة القرآن، ويتلو محمد بن شاهد من القرآن، فالقرآن شاهد على نَفْسِه بالإعجاز، وروى الطَّبَرِي على عن محمد بن الحنفية على قال: قلت لأبي: يا أبت، أنت التالي في: ﴿وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾؟ قال: لا والله يا بنيً! وددت أني كنت أنا هو، ولكنه لسانُه، وروى الطَّبَرِي على عن ابن زيد على، قال: رسول الله على كان على بينة من ربّه، والقرآن يتلوه شاهدٌ أيضًا من الله على بأنه رسول الله المؤمنون، ونحو هذا الذي قررته ذَكرَه الرَّازِيُّ على، فقال: "الَّذِي وصَفَهُ اللهُ تَعالى بِأَنَّهُ عَلى بَيِّنَةٍ هُمُ المُؤْمِنُونَ، وهم أصحابُ النّبِيِّ بينية، والمُرادُ بِالبَيِّنَةِ: القُرْآنُ، ﴿وَيَتُلُوهُ ﴾ أيْ: ويَتْلُو الكِتابَ الَّذِي هو

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٥/ ٢٧٠-٢٧٢).



الحُجَّةُ، يَعْنِي ويَعْقُبُهُ شاهِدٌ مِنَ اللهِ تَعالَى، وعَلَى هَذَا القَوْلِ اخْتَلَفُوا فِي ذَلِكَ الشّاهِدِ، فَقَالَ بَعْضُهم: إِنَّهُ مُحَمَّدٌ وَالْكَ مَن نَظَرَ فِيهِ أَنَّهُ مُعْجِزَةٌ، وذَلِكَ الوَجْهُ هو اشْتِمالُهُ عَلَى الفَصاحَةِ التّامَّةِ والبَلاغَةِ الكامِلَةِ، وكُوْنُهُ بِحَيْثُ لا يَقْدِرُ البَشَرُ عَلَى الإنْيانِ بِمِثْلِهِ. وقَوْلُهُ: ﴿ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ أَيْ: مِن تِلْكَ البَيِّنَةِ؛ لِأَنَّ أَحُوالَ القُرْآنِ وصِفاتِهِ مِنَ القِراءاتِ مُتَعَلِّقَةٌ بهِ" (١٠).

رابعًا: صاحب الكلام أدرى بمعاني كلامه، وأعرفُ به من غيره، وصاحب الكلام هنا هو الله اللطيف الحكيم الخبير، الذي أحاط بكل شيء علمًا، لا يَعْزُب عنه شيء علمًا وخِبْرة وقُدْرة، اللطيف الحكيم الخبير، الذي أحاط بكل شيء علمًا، لا يَعْزُب عنه شيء علمًا وخِبْرة وقُدْرة، الهذا كان لا بدَّ لمن يتعرَّض لتفسير كتاب الله تعالى أن ينظر في القرآن أولاً، فيَجْمَع ما تكرَّر منه في موضع واحد، ويُقابِل الآياتِ بعضَها ببعض، ليستعينَ بما جاء مُسْهَبًا على معرفة ما جاء مُوْجَزًا، وبما جاء مُبيَّنًا على فَهْم ما جاء مُجْملاً، وليَحْمِل المُطلق على المُقيَّد، والعامَّ على الخاصِّ، وبهذا يكون قد فسَّر القرآن بالقرآن، وفَهمَ مراد الله على بما جاء عن الله على"...

<sup>(</sup>۱) تفسير الرَّازي (۱۷/ ۳۳۰).

<sup>(</sup>٢) التفسير والمفسِّرون (١/ ٤٢).



مُغْضَبًا حتى احمر وجهه، [فكأنما تَفَقّاً في وجهه حَبُّ الرُّمان من الغضب] يرميهم بالتراب، ويقول: «مهلاً يا قوم. بهذا أُهلِكت الأمم من قبلكم: باختلافهم على أنبيائهم، وضَرْبهم الكُتُبَ بعضَها ببعض. إن القرآن لم يَنْزل يُكّذَّبُ بعضُه بعضًا، إنما نزل يُصَدِّق بعضُه بعضًا، فما عرفتم منه فاعملوا به، وما جهلتم منه فَرُدُّوه إلى عالمِه»، فقال عبد الله بن عمرو ١٠٥٠ الما غَبَطتُ نَفْسى بمجلس تَخَلَّفْتُ فيه عن رسول الله والله عَبَطتُ نَفْسى بذلك المجلس وتَخَلُّفي عنه'''…

فهذا الحديث ينبئنا بأعظم قانونٍ في عِصمة الإنسان من الضَّلال في فَهْم القرآن.. هنا تعلم لماذا رمى الرَّسُول عليه وهو رؤوف رحيم - أصحابَه بالتراب هاهنا.. إنها الرَّحمة بهم لينتبهوا لخطأ فعلهم، وليلتفتوا إلى القانون الذي سيذكره، والذي اغتبط به راوي الحديث ويُنْكُ ، وفي هذه القاعدة يقول فضيلة الشيخ الطالب زيدان - وفَّقه الله:

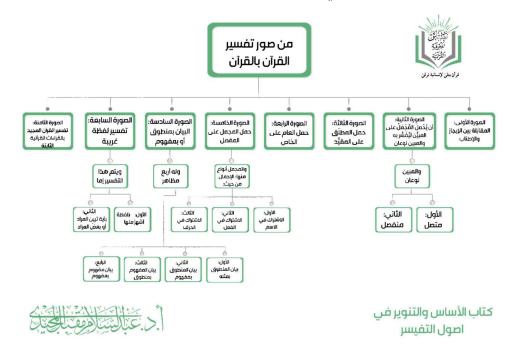
آياتِه الحسني وعن تَناقُض

ونَـزِّه الــقـــرآنَ عــــن تـــعـارُض بِلْ بعضُه يُصَلِّقُ البعضَ على معنىً لغير الرَّاسخين أَشْكَلاً

(١) أحمد (٢٧٠٢)، ابن ماجه (٨٥)، وصحَّحه الأرناؤوط، وما بين القوسين المربعين زيادة من رواية أخرى، وغبط كضرب وسمع.



#### المبحث الثاني: من صُور تفسير القرآن بالقرآن



اذكر الصُّور التي تندرج في تفسير القرآن بالقرآن، مع ذكر أمثلة لكل صورة.

الصورة الأولى: المقابلة بين الإيجاز والإطناب:

المثال الأول: قصَّة آدم الله وإبليس، فقد جاءت مختصرةً في بعض المواضع؛ كما في سورة الكهف، وجاءت مُسْهبةً مطولةً في مواضع أخرى؛ كما في سور البقرة، والأعراف، والحجر، وطه، وص مع فروق ظاهرة بين هذه السُّور، فإذا جمعتها وجدتها تُكمِّل المَسْهدَ الكُلِّيَّ. المثال الثاني: أن يُذْكرَ شيءٌ في موضع، ثم يَقَعَ عنه سؤالٌ وجواب في موضع آخر، ممَّا يزيده وضوحًا وتفصيلاً، كما في قوله تعالى مجده: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، فقد وقع



عنه سؤال وجواب في موضع آخَرَ، وذلك قوله تعالى ذكرُه: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٢، ٢٢] وما بعدها.

الصورة الثانية: أن يُعْملَ المُجْمَلُ على المبيَّن ليُفَسَّر به:

والمبيِّنُ نوعان ١٠٠٠:

الأول: مُتَّصِل:

أي: يقع البيان في المكان ذاتِه، كما في قوله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ اللهُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَشُودِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فلم نفهم معنى الخيطين بصُورة واضحة، فبَيَّن الله الأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ اللَّمُسُودِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فلم نفهم معنى الخيطين بصُورة واضحة، فبَيَّن الله المقصود بالخيطين بقوله: ﴿مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾، ففهمنا أنه يعني اللَّيل والنَّهار، وكما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴾ بيَّن وَجْهَ المُشابهة بقوله: ﴿خَلَقَهُ مِن تُرَابِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴾ بيَّن وَجْهَ المُشابهة بقوله: ﴿خَلَقَهُ ومِن تُرَابِ مُمانَ اللهِ عَنهُ وَلَهُ الْمُشَابِهة بقوله: ﴿ خَلَقَهُ و مِن تُرَابِ

الثاني: منفصل:

ومنه بيان العهد المأخوذ على بني إسرائيل المذكور في سورة البقرة في قوله تعالى جَدُّه: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِنَّى فَٱرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ١٠] حيث بيَّنه في سورة المائدة في قوله تعالى ذكرُه: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى بَنِي إِسْرِّءِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ ٱثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ۗ وَقَالَ ٱللَّهُ إِنِي مَعَكُم ۗ لَئِنْ أَقَمْتُمُ ٱلشَّهُ وَاقَرْضُتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا لَا مَعْكُم ۗ لَئِنْ أَقَمْتُمُ ٱلشَّهُ وَاقَرْضُتُم ٱللَّه قَرْضًا حَسَنَا لَا مَعْكُم مِنْ عَنْ عَنْ مَعْكُم مَ اللَّه قَرْضًا حَسَنَا لَا اللَّهُ وَعَالَى اللَّهُ وَاقْرَضْتُم اللَّه قَرْضًا حَسَنَا لَا أَعْمَرُ فَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ لَا عَنْكُم مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ ۚ فَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِن عَنْ مِن قَتْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ فَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِن عَنْ مَنْ صَوْرَ مَن سَوْرَة السَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ١٢].

(۱) انظر: البرهان في علوم القرآن (۲/ ۲۱۵)، التفسير والمفسِّرون (۱/ ۲۷)، مناهل العرفان (۲/ ۱۱)، قواعد التفسير (۱/ ۱۱۰).



#### الصورة الثالثة: حمل المطلق على المقيّد:

- ا) كما في قوله تعالى ذكرُه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُواْ كُفْرَا لَّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُولْلِكَ هُمُ ٱلضَّالُونَ ﴿ [آل عمران: ٩٠]، فإنه قَيَّدَ إطلاق قبول التوبة بقوله تعالى مَجْدُه: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّ عَاتِ حَقَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكُن وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارً أُولِيكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمَا ﴾ [النساء: ١٨].
- ٧) قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴿ [المائدة: ٥] مُقَيَّد بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴿ [المائدة: ٥] مُقَيَّد بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ٤ فَيَمُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَٰلِكَ حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَٰلِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧].
- ٣) ومن أمثلته أيضًا عند بعض العلماء: آية الظّهار مع آية القتل، ففي كَفّارة الظّهار يقول الله تعالى في سورة المجادلة آية ٣: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾...وفي كفارة القتل، يقول في سورة النساء آية ٩٢: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَة ﴾..فيُحْمَل المُطْلَق في الآية الأولى على المُقيَّد في الآية النائية، بمجرد ورود اللَّفظ المُقيَّد من غير حاجة إلى جامع عند هذا البعض من العلماء، وإن كان التحقيق يقتضي عدم الحَمْل في نظري لعدم اتِّحاد الحُكْمَين، ولأن في ذلك حثًا على تحرير الرِّقاب ولو لم تكن مُسْلِمة، وهو مَقْصِد شرعى.

#### الصورة الرابعة: حمل العام على الخاص:

١) مثل نفي الخُلَة والشفاعة على جهة العموم في قوله ﷺ: ﴿يَّأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مَمْ مَن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وقد استثنى الله ﷺ المتقين من نفي الخُلَّة في قوله عزَّ جاره: ﴿ٱلأَخِلَآءُ يَوْمَبِذِ بَعْضُهُمُ لِبَعْضِ عَدُوًّ لِللهُ ﷺ المتقين من نفي الخُلَّة في قوله عزَّ جاره: ﴿ٱلأَخِلَآءُ يَوْمَبِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ إِلَّا ٱلْمُتَقِينَ ﴾ [الزخرف: ٢٧]، واستثنى ما أُذِن فيه من الشَّفاعة بقوله تعالى جَدُّه: ﴿وَكُم مِّن مَلكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنى شَفَاعَتُهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦].



Y) وكما في قوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمُهُما ﴾ [الإسراء: ٤٢] فهذا عموم يَشْمَل كلَّ والد؛ مسلمًا كان أم كافرًا؛ في الحياة وبعد الممات، وقد خصَّص الله على ذلك بقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسْتَغُفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوٓا أُوْلِى قُرُبَى ﴾ [التوبة: ١١٣]. فخرج بهذا كان لِلنَّبِيِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن يَسْتَغُفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوّا أُولِى قُرُبَى ﴾ [التوبة: ١١٣]. فخرج بهذا الاستغفار للأبوين الكافِرين بعد مماتهما، وظهر أن المراد بها الأبوان المؤمنان، وأما في حياتهما فيجوز الاستغفار، والدُّعاء بالرَّحمة لهما.

## الصورة الخامسة: بيان ما ورد مجملاً في موضع بما ورد مفصَّلاً في موضع آخر:

- 1) ففي قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةَ ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [البقرة: ١٥]. لم يبيَّن في هذا الموضع هل كانت هذه الليالي مجتمعة أو متفرقة؟ لكنه تعالى مَجْدُه بيَّنها في موضع آخر بقوله: ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَيْيَنَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَنها بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَلْتُ رَبِّهِ عَ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَنها بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَلْتُ رَبِّهِ عَ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ [الأعراف: ١٤٢].
- ٢) وفي قوله تعالى: ﴿يَوْمَبِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَواْ ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكُتُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٤٢] فصَّل الله ﷺ تمنيَّهم، فأخبر أنهم يتكلَّمون به في قوله: ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلَيْتَنَى كُنتُ تُرَبَّا﴾ [النبأ: ٤٠].

#### ما أنواع المُجْمَل؟

#### والمُجْمَل أنواع منها:

الأول: الإجمال من حيث الاشتراك في الاسم: كقوله تعالى: ﴿وَلْيَطَّوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ﴾ [الحج: ٢٩]، فإن ﴿ٱلْعَتِيقِ﴾: كلمة مشتركة بين ثلاثة معانٍ: القديم، أو المُعْتَق من رِقِّ الآخرين، أو المعنى الكريم، وبيَّن قوله تعالى: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا﴾ [آل عمران: ٩٦] أنَّ المراد الأول مع أن المعنيين الآخرين كلاهما حتُّ.



والثاني: الإجمال من حيث الاشتراك في الفعل: كما في قوله: ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ﴾ [التكوير: ١٧] مشترك بين إقبال الليل وإدباره، وبيَّن الله عَنْ أن المعنيين مُرادان في قوله: ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا أَدْبَرَ ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَٱلنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿ وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١]، ﴿ وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١] وكما في قوله تعالى : ﴿ وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١] وكما في قوله تعالى : ﴿ وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ [الليل: ١] وكما في قوله تعالى : ﴿ وَالنَّيْلِ إِذَا يَعْشَى اللهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

والثالث: الإجمال من حيث الاشتراك في الحرف: كما في قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ الواو في قوله: ﴿ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ أَ وَعَلَىٰ الواو في قوله: ﴿ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ أَ وَعَلَىٰ أَبْصَرِهِمْ ﴾ مُحْتَمَلة في الحرفين؛ أن تكون عاطفة على ما قبلها، وأن تكون استئنافية. وبيّن في قوله: ﴿ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ﴾ أنه معطوف على قوله: ﴿ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ قَلُوبِهِمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ قُلُوبُهُ وَلَا قُلُوبُهُمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ ﴾ وأن قوله: وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ قُلُوبُهُمْ ﴾ وأن قوله: ﴿ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَلَهُ وَلَهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبُهُمْ كُوبُ أَلَهُ وَلَا إِنْ مَالُكُ عِلْهُ إِلَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبُهُ إِلَا اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَالُهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَالًا الللَّهُ عَلَالُهُ عَلَا الللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَل

ولا يجوز الابتدا بالنّكره ما لم تُفِدْ كعِنْدَ زيدٌ نَمِرَه وسَوَّغ تَقَدُّمَ الخبر على المبتدأ هنا اعتمادُه على الجارِّ والمجرور قبله، كما قال ابن مالك الله:

ونَحْوَ عِنْدِي دِرْهَمٌ ولِيْ وَطَرْ مُلْتَزِمٌ فيه تَقَدُّمُ الخَبَرْ فما الخَبَرُ فما الذي دلَّنا على أن القلب والسمع متعاطفان، وأن الواو المرتبطة بالبصر استئنافية؟ دلَّنا على ذلك قوله تعالىٰ: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وهَوَلهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَوَلَهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَوَلَهُ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عِشَاوَةَ ﴾ [الجاثية: ٢٣].

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص: ١٧).

<sup>(</sup>٢) ألفية ابن مالك (ص: ١٨).



الصورة السادسة: البيان بمنطوق أو بمفهوم: وله أربعة مظاهر:

1) بيان المَنْطُوق بمِثْله: كما في قوله تعالى: ﴿أُحِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَلِم إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ١]، ففسَّرت آية أخرى "الذي يتلى علينا"، وهي قوله تعالى ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ... ﴾ الآية ٣ من السُّورة نَفْسِها.

إيان المَنْطُوق بِمَفْهُوم: كما في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ...)
 إللمائدة:٣] في المائدة، فمَنْطُوقُها يَشْمل جميعَ أنواع الدِّماء، وبيَّن الله على هذا المنطوق العام بمفهوم قولَه في سورة الأنعام: ﴿ أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥] أن غير المسفوح ليس بمُحرَّم، كما قال الطَّبَرِي على: "وأما الدَّم فإنه: الدَّم المَسْفُوح دون ما كان منه غير مسفوح؛ لأنَّ الله جلَّ ثناؤه قال: ﴿ قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوجِىَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]، فأما ما كان قد صار في معنى اللَّحْم كالكَبِد والطِّحال، وما كان في اللَّحم غير مُنْسَفح فإن ذلك غيرُ حرام؛ لإجماع الجميع على ذلك " (١٠٠٠)
 بيان المَفْهُوم بِمَنْطُوق: كما في قوله تعالى: ﴿ هُدَى لِلْمُتَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] مَفْهُومُه أنه ليس بهُدَى لغيرهم، لكنَّ الله على أخبرنا في مواضع أخرى أنه: هدى لغير المتقين من المؤمنين في قوله: ﴿ قُلُ هُو لِلَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشِفَاءٌ وَ ٱلَّذِينَ لَا المؤمنين وله قوله: ﴿ قُلْ هُو لِلَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشِفَاءٌ وَ ٱلَّذِينَ لَا المؤمنين وليس بهُدَى لغير المؤمنين في قوله: ﴿ قُلْ هُو لِلَّذِينَ عَامَنُواْ هُدَى وَشِفَاءٌ وَٱلَّذِينَ لَا أَلْهِمُ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾ [نصلت: ٤٤].

٤) بيان مَفْهُوم بِمَفْهُوم: فقوله: ﴿وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ ﴾ [المائدة: ٥]، المقصود بالمُحْصَنات الحرائر العفيفات، ودلَّ هذا المنطوق على مفهوم هو: تحريم الأمّة

(١) تفسير الطَّبَرِي (٤/ ٤٠٦).



الكتابيَّة في النِّكاح، ويؤكِّد ذلك مَفْهُوم قولِه: ﴿ وَمَن لَّمُ يَسْتَطِعُ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِّن فَتَيَتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾ [النساء: ٢٥].

الصورة السابعة: تفسير لفظة غريبة: ويتم هذا التفسير إمَّا:

1) بلفظة أشهر منها: كما في قوله تعالى: ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ﴾ [الحجر: ٤٧]، فسَّر كلمة (سجيل) بالطين في قوله تعالى: ﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينٍ﴾ [الذاريات:٣٣]، هذا ما ذَكَره بعض المفسِّرين٬٬٬ ويظهر لي أن (السجيل) يختلف شيئًا ما عن الطيّن، فالأصل تقارب المعنيين لا ترادفهما بالضرورة.

آ وإمّا بآية تبيّن المراد أو بعض المراد: فقوله: ﴿ فَفَتَقُنَاهُمَا ﴾ [الأنبياء: ٣٠] فالفَتْقُ: فَصْلُ، والكلام هنا عن السموات والأرض، وذكر بعض المفسّرين أن هذا الفَتْق جاء بيانه في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلرَّجْعِ ۞ وَ رُضِ ذَاتِ ٱلْأَ ٱلصَّدْعِ ﴾ [الطارق ٢١-١١] ٥، فرجوع المطر إلى الأرض من السماء كأنه تَشَقُّتُ حَدَث في سُحُبِها، ترتَّب عليه نزول الماء، وتصدُّع الأرض للنَّبات كأنه فَصْل، فهذا الفَصْل المذكور في سورة الأنبياء بيَّنته هاتان الآيتان في سورة الطارق، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وُثُمَّ شَقَقُنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ﴾ [عبس ٢٦].

هكذا ذكر بعض المفسِّرين، والظاهر عندي أن بين الآياتِ فرقًا في المعنى؛ فالأصل عدم الترادف، ويجد المتدبِّر تميُّزًا لاستخدام كلمة مكان كلمة حيث تُظهِر لنا الفروقُ البيانيَّةُ الصحيحة صُورًا متعدِّدة لمعاني الآيات...فالمراد من البيان هنا البيان العامُّ، وليس البيان الدَّقيق.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطَّبَرى (١٧/ ١١٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الثعلبي (٦/ ٢٧٤).



والأنواع والصُّور الدَّاخلة في هذا الباب كثيرة، وقد ساقها الشِّنقيطيُّ - على عالى - في مقدِّمة (أضواء البيان) بإسهاب.

الصورة الثامنة: تفسير القرآن المجيد بالقراءات القُرْآنيَّة الثابتة:

قاعدة: القراءات الثابتة المتغايرة توضح إحداها الأخرى في المعنى، أو تؤسس معنى جديدًا، فهي تقوم مقام الكلمات أو الآيات المتعددة:

وذلك من إعجاز القرآن، فمن واجبات المفسر كما يقرر الطاهر بن عاشور بين "أن يبين اختلاف القراءات المتواترة؛ لأن في اختلافها توفيرًا لمعاني الآية غالبًا، فيقوم تعدد القراءات مقام تعدد كلمات القرآن"، وقرر الشنقيطي بي ذلك فقال: "اعلم أولاً أن القراءتين إذا ظهر تعارضهما في آية واحدة لهما حكم الآيتين، كما هو معروف عند العلماء"، فذلك ضربً من ضروب البلاغة، يبتدئ من جمال هذا الإيجاز، وينتهي إلى كمال الإعجاز"، والآيات المتعددة في الموضوع الواحد تُوضِّحُ إحداها الأخرى في المعنى، أو تؤسس معنى جديدًا، وكذلك القراءات غيرُ اللهجية.

اذكر مثالًا يوضح هذه القاعدة؟

من أمثلة ذلك:

(١) التحرير والتنوير (١/ ٣٠).

(٢) أضواء البيان (٢/ ٨٠).

(٣) النشر (١/ ٥٢)، محاسن التأويل (١/ ١٩٥)، مناهل العرفان (١/ ١٠٧).



المثال الأول: قوله تعالى ذكره: ﴿إِذْ قَالَ ٱلْحُوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُعْرِلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ [المائدة: ١١٢]، ففي الآية قرءاتان مشهورتان وضحان اللبس الحاصل بادئ الرأى من هذا السؤال؛ إذ قد يسأل سائل فيقول:

هل يمكن أن يَشُكَّ الحواريون في قدرة الله حيث أوماً إلى ذلك تعبيرهم: هل يستطيع ربك؟ القراءة الأولى: قراءة الجمهور، كما هو مكتوب: ﴿هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾.

القراءة الثانية: قراءة الكسائي على: ﴿ هل تستطيعُ ربَّك ﴾ بالتاء في: (تستطيع) مع إدغام اللام قبلها فيها، ونصب كلمة: (ربك)، وتؤسس القراءتان لمشهدين في محاورة الحواريين لعيسى – عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام –:

المشهد الأول: بينت قراءة الكسائي المراد من سؤالهم: (هل تستطيع ربّك): هل تستطيع أن تسأل ربك؟ فرأن) والفعل المضارع محذوفان، ويؤولان بمصدر، ويكون التقدير: هل تستطيع سؤال ربك؟ فحذف المضاف الذي هو المفعول به، وأقام المضاف إليه مقامه، فماذا يكون معنى الاستطاعة؟

الاستطاعة هنا يراد بها الإمكان، والمعنى العام: هل يمكنك فعلُ ذلك دون حرج؛ إذ قد يتحرج النبي من أن يسأل ربه شيئًا كما تحرج نبينا محمد النبي من تكرار سؤال ربه أن يخفف الصلاة بعد أن وصل إلى خمس صلوات، وقد يتحرج لأن المسألة دنيوية، ولذا لم يكن الأنبياء صلى الله عليهم وسلم يسألون الله ما يتعلق بأمور الدُّنيّا إلا عند الحاجة الماسة أو عند إظهار التضرع الموحد المستعين بالله كما في قصة يعقوب وأيوب وقصص النبي النبي عندما

(١) النشر (٢/ ٢٥٦).



طلب أصحابه الطعام أو الماء، أو النصر، فيصبح المعنى الكلي لقراءة الكسائي على على المتعنى الكلي الشّرعِيَّة؟

المشهد الثاني: تُظِهرُه قراءةُ الجُمهور، وتُظْهِرُ فيه مشهدًا لاحقًا للمشهد الذي صورته قراءة الكسائي، فالتقدير: وإذا أمكنك أن تسأل ربك دون حرج فهل يأذنُ الله تعالى ذكره في ذلك؟ فليس المرادُ من كلامهم الشكَّ في قدرة الله على بل طلبُ الإذن من الله على أن يصنع لهم ذلك، فيكون المعنى من القراءتين جميعًا: هل تستطيع أن تسأل ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء؟ وإذا سألت ربك، فهل يأذن ربُّك بفعل ذلك؟، وقد رأيت أن معنى كلمة (تستطيع) اختلف في القراءاتين اختلافًا عائدًا للازم الاستطاعة، وليس لأصل الاستطاعة، فهم لا يشكون في قدرة الله، بل إن السياق يوضح: هل السؤال للتحدي والإعجاز، أم للأدب والتذلل، وقد وضح أنه للأدب والتذلل، وإن كان فحوى الطلب طلب معجزة.

وهنا يلوح لك: لماذا جاء التعبير بالاستطاعة دون التعبير بالقدرة أو الإذن؟ فإن الاستطاعة في العرف اللغوي تشمل المعنيين السابقين في القراءتين.

المثال الثاني: (مَلِكِ، ومَالكِ) قراءتان ثابتتان في قوله تعالى: ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة: المثال الثاني: (مَلِكِ، ومَالكِ) قراءتان ثابتتان في قوله تعالى: ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة: العامّة المعظّمة لله -تعالى مَجْدُه- في كونه مَلِكًا ومالكًا ليوم الدين، ويراجع كتابي في تفسير سورة الفاتحة (الإسلام في سبع آيات) حيث فصّلت العلاقة بين القراءتين.

(١) قرأ عاصم، والكسائي، ويعقوب، وخلف بالألف مدًّا، وقرأ الباقون بغير ألف قصرًا. النشر (١/ ٢٧١).



المثال الثالث: قوله تعالى: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ [البروج: ١٥] برفع (المجيد): قراءة الجمهور وَصْفًا لله تعالى، وبخَفْضِه: قراءة حمزة والكسائي وخلف العاشر ١٠٠ وَصْفًا للعَرْش، وكما في قراءتي ﴿يَكَذِبُونَ﴾ [البقرة:١٠] في أول البقرة، و﴿كُذِبُواْ﴾ [يوسف:١١٠] في أواخر سورة يوسف العلام، وكما في قراءتي: ﴿ يَطُهُرُنَّ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، بالتخفيف والتثقيل، وفي قراءتي ﴿ حامية، حَمِئَةٍ ﴾ [الكهف: ٨٦]. وكلُّ ذلك من القراءات المتواترة.

وفي بيان هذه القاعدة يقول الشيخ الطالب زيدان -وفَّقه الله-:

فهُ وَ إِذًا مُوَسِّسٌ لِمَعْنَى آخَرَ أَوْ موضِحُ نَفْس المعْنَى القراءات غير المتواترة:

ما الفائدة التي يمكن أن نجتنيها من القراءات غير المتواترة؟

يذكر بعض علمائنا هه هنا عددًا آخر من القراءات غير المتواترة، مثل قراءة ابن مسعود وليُنُك : (أو يكون لك بيت من ذَهَب)، فذكروا أنها تفسِّر لفظ الزُّخْرُف في القراءة المشهورة: ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخُرُفٍ ﴾ [الإسراء:٩٣]، ومثل قوله تعالى: ﴿ يَٰٓأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكُر ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩]، يقولون فيها: فسَّرتها القراءة الأخرى: (فامضوا إلى ذكر الله)، لأن المراد بالسعى مُجَرَّدُ الذَّهاب ٥٠٠، ولكنني لا أرى ذلك، بل أرى الآتي:

أولاً: القراءة غير المتواترة لا تفسِّر المتواترة، بل تُنْبئ عن تفسير ورد عمَّن رُويت عنه إن ثبت ذلك عنه، وحُكْم هذا التفسير هو حُكْمه عندما نُرْجعه إلى المصادر الخمسة.

(١) ينظر: النشر (٢/ ٣٩٩).

(٢) انظر مثلاً: التفسير والمفسِّرون (١/ ٤٥).



ثانيًا: ليس ما ذكروه من التفسير صحيحًا، فيمكن أن يُوْجَه التعبير عن الذَّهاب إلى الجُمُعة بالسِّعي في القراءات المتواترة توجيهًا سديدًا، ويكون المعنى: أسرعوا أيها النَّاس في الإقلاع عن تجارتكم وأشغالكم، كأنَّكم تَسْعَون إلى الجمعة سعيًا.

فالتمثيل بما ذكروه من قراءات شاذة إنما يكون من باب التفسير ما دام غيرَ متواتر، ومن ذلك القراءة المنسوبة لابن عَبَّاس ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَّبِكُمْ الله وَلَكُ القراءة المنسوبة لابن عَبَّاس ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَّبِكُمْ الله وَلَا يَتُوهُم وقد يتوهَّم الله وقد الله وقد يتوهَّم الله الله وقد يتوهَّم الله الله وقد يتوهَّم الله الله وقد المفسِّر، فتوهَمه بعض السامع أن الزيادة قراءةٌ، وعند التأمُّل ترى الزيادة تفسيرًا أدرجه المفسِّر، فتوهَمه بعض السامعين أنه قراءة.

قاعدة: القراءة الشاذة حال صحة سندها تنزل منزلة خبر الآحاد، وتعد مفسّرة للقرآن:

كما في الأمثلة السابقة، وكما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَى ﴾ [الليل: ٣] ففي قراءة عُزيت لأبي الدرداء وابن مسعود ﴿ (والذَّكرِ والأنثى) ﴿ وهذا المثال أَوْلى في نظري من التمثيل بـ (أيام متتابعات) ونحوه؛ لثُبُوت سنده فهو في صحيح البخاري، وفي هذا النوع يقول أبو عبيد ﴿ في كتاب (فضائل القرآن): "فأمًّا ما جاء من هذه الحروف التي لم يُؤْخَذ علمها إلا بالإسناد والروايات التي يعرفها الخاصَّة من العلماء دون عوام النَّاس، فإنما أراد أهل العلم منها أن يستشهدوا بها على تأويل ما بين اللَّوْحين، وتكون دلائل على معرفة معانيه وعلم وُجوهِه، وذلك كقراءة حفصة وعائشة ﴿ (كَفِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَوَةِ الْوُسُطَى ﴾ (صلاة العصر) [البقرة: ٢٣٨]—وعدد من هذه الأمثلة إلى أن قال – فهذه الحروف وأشباهُ لها كثيرة قد صارت مفسِّرة للقرآن… وأدنى ما يُسْتَنبط من عِلْم هذه الحروف معرفة صحَّة التأويل على

(١) البخاري (٤٩٤٤).



أنها من العلم الذي لا تعرف العامّة فَضْلَه ""، فالقراءة الشاذّة تُعامَل مُعاملة التفسير، ولا تُعَامَل مُعاملة القراءات، ولا مُعاملة الحديث إلا أن تكون القراءة التّفسيريّة ثابتةً عن النبيّ الله فتُعامل مُعاملة الحديث، أي: هي تفسير نبويٌّ"، وهذا ما ذهب إليه الشّافِعي شهو "لا يرى الاستدلال بالقراءة الشاذّة لا من حيث إنها كتاب، ولا من حيث إنها خَبَر ""، وقرّر الرَّازِي السّدلال بالقراءة الشاذة لا يمكن اعتبارها في القرآن؛ لأن تصحيحها يَقْدَح في كون القرآن متواترًا".

قاعدة الاستشهاد بالقراءة الشاذّة: لا يستشهد بالقراءة الشاذّة على أنها قرآن، وإن وإنما هي تفسير لها حكم التفسير؛ فإن صحَّت عن النبي السُّاءُ فهي تفسير نبويٌّ، وإن صحَّت عن غيره نسبت إلى غيره.

قرَّر الشنقيطي عدم صحَّة بيان القرآن بقراءة شاذَّة، ولكن قد تذكر القراءة الشاذَّة استئناسًا لتأييد معنى قراءة عشرية متواترة، كقوله: ﴿ وَمَن يُكُرِه هُنَّ فَإِنَّ ٱللَّه مِن بَعْدِ إِكْرَاهِ هِنَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣]، ففي قراءة شاذَّة بزيادة لفظة: (لهن) بعد كلمة: (غفور)، فالموعود بالمغفرة والرَّحمة، هو المعذور بالإكراه دون المُكْرِه؛ لأنه غير معذور في فعله القبيح، وبيَّن بالمغفرة والرَّحمة، هو المعذور بالإكراه دون المُكْرِه؛ لأنه غير معذور في فعله القبيح، وبيَّن الله عَلَى ذلك بقوله: ﴿ إِلَا مَنْ أُكُرِه وَقَلْبُهُ وَمُطْمَيِنٌ بِٱلْإِيمَن ﴾ [النحل: ١٠٦] (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن لأبي عبيد (ص: ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) وانظر: فضائل القرآن لأبي عبيد (ص: ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير الآلُوْسِي (٥/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير الرَّازي (٢ / ٤٥٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير الرَّازِي (٢ / ٤٥٩).



#### المبحث الثالث: مدى حجية تفسير القرآن بالقرآن

هل تفسير القرآن بالقرآن حُجَّة مطلقًا؟

الجواب: تفسير القرآن بالقرآن لا يخلو من أربع حالات:

الحالة الأولى: أن يكون طريقُهُ النَّقُل عن النبي النَّيْ ، فهو حجَّةٌ مطلقًا في فَهْم الآية ما دامت الرواية مقبولةً وَفْق قوانين علم الحديث ، مثل تفسير الظُّلم الوارد في سورة الأنعام.

الحالة الثانية: أن يكون الاستدلال صريحًا واضحًا لا يحتمل اللّبس في أنه تفسير لكلمة قُرْ آنيَّة ببيان قرآني آخر، فهو حجَّةٌ بيِّنة بِغَضِّ النَّظر عن قائله، كتفسير كلمة: (العالمين) الواردة في قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢] بـ ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا لَٰ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ... ﴾ [الشعراء ٢٣-٢٨]، فحال الاستدلال هنا كحال المُبيِّن المُتَصل في مِثْل أولً سورة الطارق.

الحالة الثالثة: أن يكون طريقه النَّقْل عن غير النبيِّ النَّيْ من الصَّحابَة ﴿، كتفسير عمر بن الخطاب ﴿ النَّكُوير: ٧]، حيث قال: "يُزَوَّجُ نَظِيرَهُ مِنْ الخطاب ﴿ الْبَحَنِينَ فَالَى: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ رُوِّجَتُ ﴾ [التكوير: ٧]، حيث قال: "يُزَوَّجُ نَظِيرَهُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ" -عنى بذلك: يُقْرَن به - ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ اَحْشُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ" -عنى بذلك: يُقْرَن به - ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ اَحْشُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ [الصافات: ٢٢] "، فالكلام في قوله: ﴿ زُوِّجَتُ ﴾ عن قَرْن النَّظير بنظيره، وليس عن الزَّواج بمعنى النَّعاح.

(١) وهل يمنع إدخال فَهْم آخر في التفسير: مسألة يأتي تفصيلها في التفسير بالسُّنَّة.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦ / ٢٠٧) معلقًا، ووصله ابن حجر في تغليق التعليق (٤/ ٣٦١)، وفي رواية لابن جرير (٣٦/ ٢٩)، والبخاري (٦ / ٣٠)، وصحَّحه ووافقه الذهبي: "هما الرجلان يعملان العمل يَدْخلان به الجنة والنار: الفاجر مع الصالح".



ما حكم التفسير في هذه الحالة؟

الجواب: في هذه الحالة تُطبَّق على الرِّواية الموقوفة المعاييرُ الحديثيَّة للتأكُّد من ثبوت الرِّواية حتى لا نتحرج في نسبتها إلى الصَّحابيِّ، ثم تُطبَّق القواعد المُتعَلِّقة بحجيَّة أقوالهم من حيثُ المَتْن، فمنها ما له حكم الرَّفع، ومنها ما هو رأيُّ واجتهادُ، فليس بحجَّةٍ قاطعة، بل تُرجَّحُ حجيَّتُه إذا كان صادرًا عن مفسِّرٍ امتلك مُؤهلاتٍ لم يمتلِكُها غيرُه، كابن عَبَّاس، أو كعمر بن الخطاب، أو كعليِّ بن أبي طالب ، وأن يَظهر من استدلاله بالقرآن وضوحُ التوجيه لما ذهب إليه، وفيه تفصيل يأتي في مصدره -إن شاء الله تعالى -، فتفسير القرآن بالقرآن في هذه الحالة ليس بحجَّة قاطعة بالضرورة.

الحالة الرابعة: أن يكون طريقه النَّقْل عن غير الصَّحابَة ﴿ من التَّابِعين فَمَنْ بعدَهم، فيقول أحدهم مثلاً: بيَّن الله ﷺ –تعالى ذِكْرُه – هذه الآية في قوله...، ويذكر الموضعين: المستدَلَّ له، والمستدَلَّ به، وفي هذه الحالة:

يكون محلَّ نظر، فهو لا يزيد على أن يكون اجتهادًا من صاحبه، فتُنزَّل عليه ضوابط الاجتهاد، كتفسير كلمة: ﴿السُّفَهَاء﴾ الواردة في قوله تعالى: ﴿وَلا تُؤْتُواْ السُّفَهَاءَ أَمُوالَكُمُ ﴾ الواردة في قوله تعالى: ﴿وَلا تُؤْتُواْ السُّفَهَاءَ الْمُوالَكُمُ ﴾ [البقرة: النساء: ٥] بما ورد في قوله تعالى: ﴿سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّنَهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ﴾ [البقرة: لا النساء، وقد يعارضه آخر بأن آية البقرة كلامٌ في السَّفَه العقليِّ عند الاعتراض على الحكم الشرعيِّ، أما آية النساء فكلام عن السَّفَه العقليِّ عند التصرُّف الماليِّ، فكلمة: ﴿السُّفَةَاءَ ﴾ مشتركة في الموضعين، ولكن المدلول لكلِّ موضع يختلف عن الآخر، فلا يُعَدُّ تفسيرًا للقرآن بالقرآن، ولا ينبغي أن يفرح عندما يقال: تفسير هذا الموضع وجدناه في الموضع الآخر لمجرد الاشتراك في ورود الكلمة.



لماذا لم يعدَّ الزَّرْكَشِيُّ عِلى (تفسير القرآن بالقرآن) من أمَّهات مآخذ التفسير؟

الجواب: لم يُدْرِج الإمام الزَّرْ كَثِيعُ هذا المصدر ضمن أمَّهات مآخذ التفسير؛ وربما يعود ذلك لهذا الاحتمال الذي قرَّرته قبل قليل، فحقيقة تفسير القرآن بالقرآن يعود إلى أحد المصادر التالية له، وذهب د/ الطيَّار إلى أن المفسِّرين تسامحوا في إدراج كثير من الأمثلة السابقة تحت هذا البَنْد: تفسير القرآن بالقرآن، مع أن الحقيقة أن أكثر ذلك هو من اجتهاد العقل الذي هو جَمْعٌ بين الآيتين أو الآيات، وليس هو تطبيقًا دقيقًا لمصطلح تفسير القرآن بالقرآن؛ إذ ذلك يقتضي وجود الكلمة ذاتها وبيانها في الآية المبيَّنة، كما في مثال تفسير الظلم بالقرآن؛ إذ ذلك يقتضي وجود الكلمة ذاتها وبيانها في الآية المبيَّنة، كما في مثال تفسير الظلم النصِّ بأن الظلم المقصود في سورة الأنعام هو الذي ذُكِرَ في سورة لقمان، وأين هذا النصُّ في القرآن؟ لولا أن النبيَّ على هو الذي نصَّ على ذلك، وكلامه وحي يوحى، وإلا لقلنا حتى هذا المثال استنباط أيضًا؛ لأن للظلم معاني كثيرة وردت في القرآن الكريم، فإن حددنا أحدها ليفسِّر موضعًا نكون قد أعملنا العقل والاستنباط إلا أن يكون الذي نصَّ على التحديد هو الحبيب المصطفى على هذا فالاستدراك المذكور محلُّ نظر.

(١) انظر: مساعد الطُّيَّار: مصادر التفسير، مقال منشور في شبكة التفسير والدراسات القرآنية.



المبحث الرابع: أهم الكتب التي تعرضت لهذا النوع من التفسير كُتُب التفسير التي اعتنت بهذا المصدر كثيرة، منها:

1) ابن جرير الطَّبَرِي (ت ٣١٠هـ) ﴿ فِي كتابه: (جامع البيان عن تأويل آي القرآن): فمن البداية يقول في تفسير: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة:٤] " لله المُلْك يوم الدِّين خالصًا دون جميع خلقه الَّذِينَ كانوا قبل ذلك في الدُّنيَا مُلُوكًا جبابرة، ينازعونه المُلْك، ويدافعونه الانفراد بالكبرياء والعظمة والسلطان والجَبْرية، فأيقنوا بلقاء الله يوم الدِّين أنهم الصَغرة الأذلَّة وأن له من دونهم ودون غيرهم الملكَ والكبرياءَ والعزَّة والبهاءَ، كما قال جلَّ ذِكْرُه وتقدَّست أسماؤه في تنزيله: ﴿ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ لَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمُ شَىٰءٌ لِّيَنِ ٱلمُلْكُ ٱلْيَوْمَ لَيَّهِ اللَّهُ اللَّهِ مِنْهُمُ شَىٰءٌ لِيَنِ ٱلمُلْكُ ٱلْيَوْمَ اللَّهُ اللَّهِ مِنْهُمُ شَىٰءٌ لِيَنِ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْهُمُ شَىٰءٌ لِيَنِ اللهُ الْيَوْمَ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الحافظ ابن كثير (ت: ٤٧٧هـ) هي في كتابه: (تفسير القرآن العظيم)، وهو من أوسع كتب التفسير احتفاء بهذا المصدر.

٣) احتفى به محمد بن إبراهيم الوزير (ت ١٤٠هـ) ﴿ لَكنه لَم يُؤلِّف فيه كتابًا مستقلًا، فقد قال: (تفسير القرآن بالقرآن)، وذلك حيث يتكرَّر في كتاب الله تعالى ذِكْرُ الشيء، ويكون بعضُ الآيات أكثرَ بيانًا وتفصيلًا ""، وقد أشار إليه في كُتُبه المختلفة كالعواصم، وإيثار الحق.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطَّبري (١/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: إيثار الحق على الخلق (ص: ١٥٠).

#### القِسم الثاني: أهمُّ مصادر التفسير



## النَّشِيَّالُونَ وَالنَّهُ وَيُرِّرُ فِي أَسُولِ التَّفْسِيرِ - الْكُبْرُول (الْوَلُ

- ٤) إبراهيم بن محمد بن إسماعيل الأمير (ت ١٢١٣هـ) على: (مفاتيح الرضوان في تفسير القرآن بالقرآن) مولعلَّ الدكتور المحقِّق مساعد الطيَّار وَهِمَ فعزاه إلى أبيه الأمير الصنعاني (ت: ١١٨٢هـ) على بتسمية مُقارِبة.
- الشيخ محمد الأمين الشّنقيطيُّ (ت١٣٩٣هـ) ﴿ في كتابه: (أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن).
- تفسير (نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان): للإمام عبد الحميد الفَرَاهي (ت ١٣٤٩)
   ه) ريانه لم يكتمل.

وعند التأمُّل فإننا قد نستطيع تعميم معظم التفاسير تحت هذا البند؛ إذ لا يخلو منها مَنْ يستشهد على معنى للفظة بآية أخرى.

(١) انظر: هِجَر العلم ومعاقله في اليمن (٤/ ١٨٥٨)، هداية العارفين (ص: ٢١).



## أسئلة تَقويمِيَّة:

س ١: ماذا يُقْصد بـ "مصادر التفسير"؟

س ٢: لماذا سمِّيت هذه المصادر بالأوَّليَّة؟ وماذا أطلق عليها ابن تَيْمِيَّةَ عِلى؟

س٣: لماذا سمَّاها الزَّرْكَشِيُّ عِلى (أمَّهات مآخذ التفسير)؟

س٤: ما أهمُّ مصادر التفسير؟

س٥: هل ما قرَّره المتأخرون حول (أمَّهات مآخذ التفسير) شيء انفردوا به أم قاله من قبلهم؟

س٦: ما الدليل على أن القرآن يصدِّق بعضه بعضًا؟

س٧: ما سبب جَعْل القرآن مصدرًا من مصادر التفسير؟

س٨: اذكر الصور التي تندرج في تفسير القرآن بالقرآن، مع ذكر مثال لكلِّ صورة.

س ٩: اذكر مظاهر البيان بمنطوق أو بمفهوم، واذكر مثالًا لكلِّ مظهر.

س ١٠: بم تفسَّر اللَّفظة الغريبة؟

س ١١: وضِّح بالمثال كيف تقوم القراءات الثابتة مقام الكلمات أو الآيات المتعدِّدة.

س١١: كيف يمكن الاستفادة من القراءات غير المتواترة في مجال التفسير؟

س١٣٠: هل تفسير القرآن بالقرآن حجَّة مطلقًا؟ وضِّح ذلك؟

س ١٤ : لماذا لم يَعُدُّ الزَّرْكَشِيُّ عِلى (تفسير القرآن بالقرآن) من أمَّهات مآخذ التفسير؟

س ١٥: اذكر أهمَّ الكتب التي اعتنت بتفسير القرآن بالقرآن.



### المصدرالثاني

# (السنة النَّبَويَّة) تفسيرالقرآن بالسنة

ويندرج تحته عدَّة مباحث:

المبحث الأول: أسباب جَعْل السُّنَّة مصدرًا من مصادر التفسير.

المبحث الثاني: مكانة هذا المصدر وحجِّيته وأهمِّيَّته.

المبحث الثالث: الردُّ على شبهة يتطاول بها الطاعنون في السُّنَّة النَّبويَّة.

المبحث: الرابع: الكُتُب التي اهتمَّت بهذا المصدر، والمؤلِّفون في التفسير النَّبوي.

المبحث الخامس: التفسير النَّبُوي وكُتُب السُّنة النَّبُويَّة.

المبحث السادس: نوع التفسير الوارد في كتب التفسير التي في كتب الحديث.

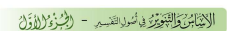
المبحث: السابع المراسيل في التفسير.

المبحث الثامن: وجوه تفسير السنة النَّبُويَّة للقرآن الكريم.

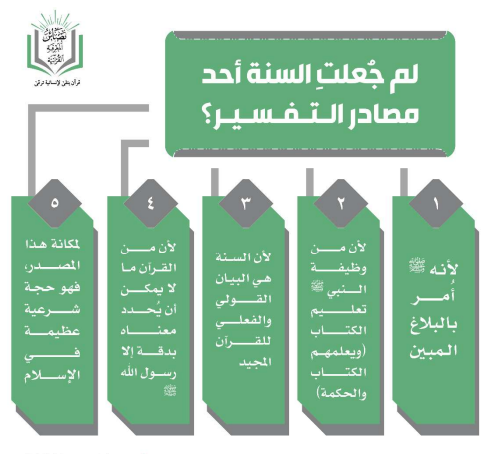
المبحث التاسع: مقدار التفسير النَّبُوي للقرآن الكريم.

المبحث العاشر: حكم أن يفسِّر أحد آية قد فسَّرها النبيُّ رَبُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

المبحث الحادي عشر: مكانة التفسير النَّبُوي فيما جاز فيه الاستنباط بعد تفسير النبيِّ النُّبُوي فيما







اً. الم

الأساس والتنوير في أصول التفسير



لماذا جعلنا تفسير القرآن بالسُّنة مصدرًا من مصادر التفسير؟ لماذا لا نكتفي بالقرآن؟ الجواب:

أولاً: لأنه على أُمِرَ بالبلاغِ المبينِ، والإبانة تَشْمَل اللفظ والمعنى، كما قال تعالى: ﴿إِنْ عَلَيْنَا جَمْعَهُ عَلَيْكَ إِلّا ٱلْبَلَغُ ۗ [الشورى: ٤٨]، وقال: ﴿لَا تُحْرِّكُ بِهِ عِلْسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُلْ: ﴿لَا تُحْرِّكُ بِهِ عَلَيْنَا بَيَانَهُ وَ القيامة: ١٦-١٩]، وقال: ﴿يَأْيُهَا وَقُرْءَانَهُ وَ فَإِذَا قَرَأُنِهُ فَٱتَّبِعُ قُرْءَانَهُ وَ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ وَ [القيامة: ٢١-١٩]، وقال: ﴿يَأْيُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ رِسَالَتَهُ وَ المائدة: ٢٧]، وقال تعالى جَدُّه: ﴿فَإِن تَوَلَيْتُمْ فَٱعْلَمُواْ أَنَمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [المائدة: ٢٧]، واشترط الله على ليُتِمَّ نبيتًا، وهذه الإبانة في البلاغ "صفةٌ ضروريةٌ ملازمةٌ نبيتًا وهذه الإبانة في البلاغ "صفةٌ ضروريةٌ ملازمةٌ لوظيفة البلاغ، وهي نوعان:

إِبانةٌ لفظية: أي يجب على الرَّسُول رَبِي أن يكون لفظه بالبلاغ مبينًا: ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٥].

وإبانةٌ معنوية: أي يجب على الرَّسُول على أن يُبيِّن تأويل الكلام الذي أُمِر بتبليغه: ﴿وَأَنزَلْنَا اللّهِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]، لذا قرَّر المحقِّقون من أهل العلم " أن النبيَّ على بيَّن لأصحابه ﴿ معاني القرآن، كما بيَّن لهم ألفاظه، فقوله تعالى: ﴿لِثُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ يتناول هذا وهذا " (١٠) ومما يدلُّ على الإبانة المعنوية قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ وَ ﴿ وَالقوله عَلَى الْعِلْمَ ﴾ يتناول هذا وهذا " (١٠) ومما يدلُّ على الإبانة المعنوية قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ وَ ﴿ وَاللّهِ مَا يَعَلَّمُ جَنسٌ مضاف، فيعمُّ جميع أصنافه من إظهاره، وتبيين أحكامه، وما يتعلَّق بها من تخصيص، وتقييد، ونسخ، وغير ذلك " (١٠).

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير (ص: ٢٠٨)، وانظر: المنهج النَّبوي في التعليم القرآني للكاتب (ص: ٢٤).

<sup>(</sup>٢) تلقي النبي شي ألفاظ القرآن الكريم (ص: ١١٦).



ثانيًا: لأن الله تعالى بيَّن أن النبيَّ عَلَيْتُ من وظيفته النَّبُويَّة: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢]:

ما العلاقة بين البلاغ المبين والوظائف الثلاث؟

الجواب: فصَّل الله على البلاغ المبين في الوظائف النَّبُويَّة الثلاث (تلاوة الكتاب، وتعليم الكتاب والحكمة، والتزكية):

فأُمِرَ ﷺ بتلاوة الكتاب، وهذا يعني أن يقوم النبيُّ ﷺ بتلاوة اللفظِ القرآني لنفسه، أو أن يقوم بتلاوته قصدًا ليبلِّغه أمام النَّاس.

وأُمِرَ رَالْكِيْنَةُ بتعليم الكتاب والحكمة، وتعليم الكتاب تعليمٌ لمعانيه، وبيانٌ لتفسيره، وتعليم الحكمة تعليمٌ قوليٌّ وعمليٌّ، يبيِّن معنى اللَّفظ القرآني، ويضعه في مواضعه من حيث الأعمال الظَّاهريَّة، فيدخل في الحكمة (السنة والسيرة)، واقترب ابن عَطِيَّة عِلى من تقرير هذا، فقال: "وأما الحِكْمَة، فهي السُّنة التي يتكلُّم بها الأنبياء للبِّك، في الشَّرعيات، والمواعظ، ونحو ذلك، مما لم يُوْحَ إليهم في كتاب ولا بمَلَكٍ، لكنهم يُلهَمون إليه وتَقْوَى غَرائزُهم عليه» ···.

وأُمِرَ راك بالتزكية، والتزكية تطبيق قوليٌّ وعمليٌّ لمعانى القرآن، فهي عملية لتصفية الأعمال الباطنة المُتَعَلِّقة بالقلب، وهي أساس الأعمال الظاهرة، وتنميتها بالأعمال الصالحة.

ثالثًا: لأن الحكمة هي البيان القولي والفعلى للقرآن المجيد، ولذا اقترنت به، فقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِّ عَلَيْ [البقرة: ٢٣١]، وقال: ﴿وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ

(١) المحرر الوجيز (١/ ٤٣٠).



ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ [النساء:١١]، وقال: ﴿وَٱذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَاتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكُمَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا﴾ [الأحزاب:٣٤].

بم فسَّر الإمام الشَّافِعيُّ عِلى الحكمة؟ ولماذا اقترن ذِكْرُها بالكتاب؟

الجواب: قال الشَّافِعيُّ عِلى: "فذكر الله على الكتاب وهو القُرَآن، وذكر الحِكْمَة، فسمعتُ مَنْ أَرْضى من أهل العلم بالقُرآن يقول: الحكمةُ سنَّة رسول الله" ف "السُّنَّة مفسِّرة للقرآن وكاشفة لما يَغْمُضُ من معناه" ونذكر بأن غموض المعنى عائدٌ لنقص الإنسان وكمال القرآن كما سبق.

ولقد فسَّر الزَّمَخْشَرِي ﴿ -رائد علم البيان القرآن - الحكمة بالسُّنة، فقال: "﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَنبَ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ [البقرة: ١٢٩]: القرآن والسُّنة بعد ما كانوا أجهل النَّاس، وأبعدهم من دراسة العلوم" ...

رابعًا: لأن من القرآن الكريم ما لا يمكن أن يحدِّد معناه بدقَّة إلا رسولُ الله على وقد قال الله -جلَّ ذِكْرُه، وتقدَّست أسماؤه - لنبيِّه محمَّد على : ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِبُبَيِّنَ لَهُمُ الله -جلَّ ذِكْرُه، وتقدَّست أسماؤه - لنبيِّه محمَّد على النحل:٢٤]، وقرَّر الطَّبَرِيُّ على هذا المعنى، ٱلَّذِى ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ [النحل:٢٤]، وقرَّر الطَّبَرِيُّ على هذا المعنى، فقال: "فقد تبيِّنَ ببيان الله -جلَّ ذِكْرُه -: أن مما أنزل الله على من القرآن على نبيه على الله على علم تأويله إلا ببيان الرَّسُول على وذلك تأويل جميع ما فيه: من وجوه أمره: واجبِه، وإرْشاده... وما أشبه ذلك من أحكام آيه التي لم يُدْرَك علمُها إلا ببيان رسول

<sup>(</sup>١) الرسالة (ص: ٧٣).

<sup>(</sup>٢) نواسخ القرآن (ص: ٢٦)، وانظر: المسودة في أصول الفقه (ص: ١١٠)، مجموع الفتاوي (٢٠/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (١/ ٤٣٦).

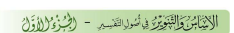


الله ويَنْ لأَمَّته" (١٠)، ومما يؤكِّد أهمِّيَّة الرجوع إلى النبيِّ وفي فَهْم القرآن عند التنازُع في معناه قوله تعالى: ﴿فَإِن تَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلا تَعَالَى: ﴿فَإِن تَنَزَعْتُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَاللَّهُ وَالسَاء: ٥٩].

خامسًا: لمكان هذا المصدر؛ ولأنه حجَّة شرعية عظيمة في الإسلام، ونفصِّل ذلك بعد أن نسأل هذا السؤال:

ما مكانة هذا المصدر وما مدى حجِّيَّته؟

(١) تفسير الطُّبَرِي (١/ ٥٦).



المبحث الثاني: مكانة هذا المصدر وحجِّيَّته وأهمِّيَّته:

#### مكانة تفسير القرآن بالسنة

### ثانیًا

التفسير النبوي قد يكون توقيفيًا، أو توفيقيًا، والنبي في تبليغه صادق مأمون، وفي اجتهاده فَطِنُ موفق

## أولًا

يعد أعظم المصادر التفسيرية للقرآن



#### رابعًا

حذر النبي صلى الله عليه وآله وسلم من الذين يدعون إلى ترك سنته

## ثالثًا

أمر الله تعالى بقبول ما صدر عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم



الأساس والتنوير فى أصول التفسير





أولاً: يمثِّل هذا المصدرُ أعظمَ المصادر التَّفسيريَّة للقرآن الكريم.

قد يقول قائل: هناك تفسير القرآن بالقرآن المحدر أعظم المصادر؟ الجواب: لأننا نتكلَّم عن تفسير القرآن، أما تفسير القرآن بالقرآن فله أربع حالات فصَّلناها سابقًا، فمِمَّا يقال فيه: هذا تفسير للقرآن بالقرآن بعض الآراء التي تقال في ذلك.

فبالسُّنة يُحفَظ فَهْم القرآن الكريم قولاً وتطبيقًا، كما أراد الله على، لا كما تريد الأهواء، ولا كما تستجدُّ الرغبات؛ ويُقَيَّد بهذا المصدر تفسير القرآن بالقرآن كما يُقَيَّدبه تفسير القرآن على اللهة.

ولأهمِّيَّة هذا المصدر في حفظ فَهْمنا للقرآن الكريم ظلَّت موجات التشكيك في السُّنة تحاول أن تدمِّر بمعاولها المعرفة بسُّنة النبيِّ السُّنة ويتولَّى كِبْرَ هذه الطعناتِ الموجهة إلى السُّنة الفئاتُ الآتية:

- ١) المعتدون من الَّذِينَ كفروا.
- ٢) ويساعدهم -استقلالاً أو تبعًا- كبار المبتدعة والضالِّين القدماء والمعاصرين.
- ٣) كذلك كبار المُسارعين فيهم؛ طلبًا لتمويلهم، أو طمعًا في نَيْل جوائزهم، أو رغبة في الظهور الإعلاميِّ في الوسائل العالَميَّة، وقد قال الله على عن المُسارعين فيهم: ﴿فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ ﴾ [المائدة: ٥٢].

(١) يفرِّق البعض بين إطلاقين: (تفسير القرآن للقرآن)، و(تفسير القرآن بالقرآن)، ويُقْصَد بالأول (تفسير القرآن للقرآن) ما كان من قبيل بيان المُجْمَل المتَّصِل الذي سبق ذكره، مثل: ﴿وَمَا آَدْرَئْكَ مَا ٱلطَّارِقُ ۞ ٱلتَّجُمُ ٱلثَّاقِبُ﴾ [الطارق: ٢، ٣]، ويجعلون الثاني (تفسير القرآن بالقرآن) صنيع المفسِّر حينما يَحْمِل آية على أخرى، وهذا اجتهاد

ص منه، وعند التأمُّل فإن التفريق بين النوعين بحرفي الباء واللام وَهْميٌّ لا حقيقي، إلا أن يُجْعَل اصطلاحًا خاصًّا.



٤) والفئة الرابعة تقع فريسة لهم دون شعور، وهم السمَّاعون لهم دون تمييز أو تمحيص، كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَفِيكُمْ سَمَّعُونَ لَهُمُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ إِٱلظِّلِمِينَ ﴾ [التوبة: ٤٧].
 ثانيًا: التفسير النَّبُوي إمَّا أن يكون توقيفيًّا، وإمَّا أن يكون توفيقيًّا.

فالنَّقُل التوقيفيُّ يعني أنَّ الله عَلَّ أوقف نبيَّه على المعنى المقصود، في تفسير القرآن الكريم، فهو وحي يوحى. والتفسير التوفيقيُّ يعني أن الله -جلَّ ذِكْرُه- وقَّق نبيَّه الكريم، فهو وحي يوحى، والتفسير التوفيقيُّ يعني أن الله -جلَّ ذِكْرُه- وقَّق نبيّه الكريم، لاستنباطه وشرحه، فظهر فيه فَهْم النبيِّ النبيِّ اللهِّ للقرآن الكريم، كما قال الشَّافِعيُّ عِلى: "جميع ما حَكَم به النبيُّ النبيُّ اللهِ عَلَى القرآن"، ويَصِف الله تعالى النوعين في قوله: ﴿إِنَّا أَزَلُنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحُقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا أَرَاكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا أَرَاكَ اللهُ عَلى معناه، وإمَّا بما أراك الله عَلى معناه.

ما الفرق في تعاملنا بين التوقيفيِّ والتوفيقيِّ مما صَدَر عن النبيِّ وَالنَّيْ اللَّهِ اللّ

الجواب: تقسيم ما صَدَر عن النبيِّ إلى هذين القِسمين يدلُّ على تعدُّد أنواع الوحي التي أُمِرَ النبيُّ بتبليغها وبيانها، ولكن الأمر مُتَّحد في تعامُلنا مع القِسمين، كما يقول د: محمَّد عبد الله دِراز على: "سواء علينا عند العمل بالحديث أن يكون من هذا القِسم أو من ذاك، إذ النبيُّ والله في تبليغه صادق مأمون، وفي اجتهاده فَطِنٌ موفَّق، ورَوْحُ القدس يؤيِّده فلا يُقرُّه على خطأ"".

(١) مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٦٣)، ونقله ابن كثير في التفسير (١/ ٤)، والسُّيُوطِي في الإنقان (٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) النبأ العظيم (ص: ١٢).



ثالثًا: أمر الله -تعالى ذِكْرُه- بقبول ما صدر عن النبيّ الشيّة؛ إذ «مردُّ الأمر في الحقيقة إلى الوحي في كلتا الحالتين؛ إمّا بالتعليم ابتداء، وإمّا بالإقرار أو النَّسْخ انتهاء، ولذا وجب أن نتلقّى سُنتَه بالقبول: ﴿وَمَا ءَاتَلْكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَلْكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُوٓ أَمُرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾ [الأحزاب: ٢٣]» ﴿.

رابعًا: حنَّر النبيُّ ﷺ من الَّذِينَ يَدْعُون إلى ترك سُنَّه أو يشكِّكون في وجوب قبول الثابت منها، فقال ضِمْن خبرٍ غيبيٍّ معجزٍ: «أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكُرْآنِ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، أَلَا يُوشِكُ رَجُلٌ يَنْتَنِي شَبْعَانًا عَلَى أَرِيكَتِهِ ﴿ يَقُولُ: عَلَيْكُمْ بِالْقُرْآنِ، فَمَا الْقُرْآنِ، فَمَا وَجَدتُّمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ ﴾ ﴿ وَمَا وَجَدتُّمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ ﴾ وَمَا وَجَدتُّلُهُ مَعَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا وَعَدْلُكُونُ وَمِثْلَهُ مَعَهُ وَلَا لَا فَلَالِهُ فَا لَعْلَالِ فَأَعْلَهُ مُعَلِّهُ وَلَا لَالْكُولُ فَا فَرَاهُ وَلَا لَا لَالْكُولُونُ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَكُمْ مِنْ عَرْلُونُ وَلَا لَعُلْمُ لَا لَهُ لَاللَّهُ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ وَلَا وَالْمُ عَلَيْهُ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَرَامُوهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَالْمُوهُ اللَّهُ فَالْمُؤْمُ وَلَا اللَّهُ عَلَالِهُ فَالْمُؤْمُ وَلَا لَالْمُؤْمُ وَلَا لَا لَالْمُؤْمُ وَلَا لَالْمُؤْمُونُ فِي اللَّهُ لَالْمُؤْمُ وَلَا وَالْمُؤْمُ وَلَا لَالْمُؤْمُ لَالِهُ لِلْمِلَالِهُ لَالْمُؤْمُ لِلْمِلْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالِهُ لِلْمُؤْمُ لَالِهُ لِلْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لِلْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ فَلَالْمُ لِلْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُ لَالْمُؤْمُ لَالِهُ لِلْمُؤْمُ لَالِهُ لَالْمُؤْمُ لَالْمُؤْمُ لَالِمُ لِلْمُ لِلْمُولُولُ فَلَالِمُ لَالْمُو

هذا الحديث عاصمة الدين الإسلامي من التحريف والتزييف.

(١) النبأ العظيم (ص: ١٢).

<sup>(</sup>٢) قوله: "على أريكته" تعبير نبويٌ معجز ضمن السياق الإعجازي في الحديث الشريف، فهو يشير إلى أن هذا الطاعن في السُّنة لم يجتهد في طلب الحديث، فما عَرَف التَّعب، ولا عانى الضَّنى في سبيل الوصول إلى إدراك السُّنة النَّبوية على وجهها، وقد ترى معنى ثانيًا هو أن هذا الرجل -ربما عرف شيئًا من علم الحديث- لكنه ليس من الدُّعاة العاملين، ولا من العلماء الرَّاسخين.. ألا تراه جالسًا على أريكته، والنبيُّ اللَّهُ قد قام عندما قبل له: ﴿قم فأنذر ﴾، فلم يجلس، حتى أجلس في آخر حياته بعدما حَطَمَه الناس.. أين هذا الجالس على أريكته وحياة النبي الله حتى يَحُكمَ عليها؟ وقد ترى معنى ثالثاً في هذه اللفظة؛ إذ ترى الجالسين على آرائكهم من المسؤولين الذي يَؤُزُون خَدَمَهم من الإعلاميين لإثارة قضايا السُّنة حتى يتمَّ شَغْل الرأي العامِّ بمِثْل ذلك نقاشًا بينهم لصَرْف الأمَّة عن الأخطاء والأخطار الجسيمة التي تتعرَّض لها في النواحي الاقتصادية والسياسية والاجتماعية.

<sup>(</sup>٣) أحمد (١٧٢١٣)، أبو داود (٤٦٠٤)، وقال: الأرناؤوط: "إسناده صحيح، رجاله ثقات، رجال الصحيح غير عبد الرحمن بن أبي عوف الجرشي، فمن رجال أبي داود والنّسائي، وهو ثقة".



: المبحث الثالث: الردُّ على شبهة يتطاول بها الطاعنون في السُّنَّة النَّبَويَّة

يستدلُّ الطاعنون على السُّنَّة النَّبُويَّة بقول النبيِّ السُّنَّة : «أَنْتُمْ أَعْلَمُ بأَمْر دُنْيَاكُمْ» ‹ على ردّ الحديث النَّبُويِّ، وعلى صحَّة (العلمانية) التي تفرِّق بين الدين والحياة، فكيف نجيب على ذلك؟

#### لنضع هذه الأسس في الإجابة على هذه الشَّبهة:

أولاً: من العجيب أنهم يستدلون على ترك السُّنَّة النَّبُويَّة بالسنة النَّبُويَّة كما يفعل بعض متلاعبي أهل الكتاب فيستدلُّون على تَرْك القرآن بالقرآن، ويكفيك ذلك تلاعبًا، فإن كانوا استدلُّوا بهذا الحديث، فهذا يعني أنَّهم يقبلونه، فيلزمهم أن يقبلوا سائر أحاديث النبيِّ عَلَيْكٍ، وفيها إلزامهم بالتشريعات النَّبُويَّة في أمور الحياة، وإلا فيكون القبول تحكُّمًا بالهوى؛ إذ يقبلون ما أرادوا ويتركون ما أرادوا دون منهج علميٍّ.

ثانيًا: أشرت في تفسيري لسورة النِّساء في سلسلة (بصائر المعرفة القُرْآنيَّة) أن قوله تعالى ذَكْرُه: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠] تحبونا بأهمِّ أسس الأمن القوميِّ بعد كتاب الله -تعالى ذكْرُه -، وهذا الأساس هو طاعة الرَّسُول اللَّهُ، ولا يمكن معرفة ما قاله الرَّسُول اللَّهُ إلا بعلوم السُّنة، وذلك يعنى أن تجعل الأمة للسُّنة النَّبويَّة المكانة الأسمى، وتَحْذَر أشدَّ الحذر ممَّن يطعن فيها، أو في حَمَلتِها ونَقَلَتِها، وهم الصَّحابَة الكرام الله الله الله الله الله

قد يقول قائل: هل الصَّحابَة معصومون من الخطأ؟

(۱) مسلم (۲۰۲۳).



نقول: لا، ولكنَّ الله على قال في القرآن عنهم: ﴿وَالسَّبِقُونَ اللَّوَّلُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَاللَّبِعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِىَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ التوبة: ١٠٠]، فالله سبحانه وتعالى لم يبيِّن عصمة تتعلَّق بهم، ولكنَّه بيَّن رضاه عنهم من خلال غَلَبة حسناتهم الزاخرة الكثيرة على أخطائهم إن وقعوا فيها.

ثالثًا: آيات القرآن أمرت بطاعة الرَّسُول واتِّباعه، وذلك يعني أن السُّنة هي المفسِّرة للقرآن، وفي سورة النساء ترى الاتِّصال القرآنيَّ في أَوْجِ صُورِه، وترى تكامُل المفاهيم في الشَّرِيعة الإسلامية في أبهى أشكالها، فقوله تعالى: ﴿مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ [النساء: ٨٠] "كَالتَّكْمِلَةِ لِقَوْلِهِ: ﴿وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ﴾ [النساء: ٢٠] الكَالتَّكْمِلَةِ لِقَوْلِهِ: ﴿وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ﴾ [النساء: ٢٠] باغتِبَارِ مَا تَضَمَّنَهُ مِنْ رَدِّ اعْتِقَادِهِمْ أَنَّ الرَّسُول مَصْدَرُ السَّيِّنَاتِ الَّتِي تُصِيبُهُمْ، ثُمَّ مِنْ قَوْلِهِ: ﴿مَّا اللهَوْذِنُ بِأَنَّ بَيْنَ الْخَالِقِ وَبَيْنَ الْمَخْلُوقِ فَرْقًا ﴿ وَالنَّسَاء: ٢٠] إِلَخْ، الْمُؤْذِنُ بِأَنَّ بَيْنَ الْخَالِقِ وَبَيْنَ الْمَخْلُوقِ فَرْقًا فِي التَّأْثِيرِ، وَأَنَّ الرِّسُول فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ عَنْ اللهِ وَرَسُولِهِ فِي أُمُورِ التَّشْرِيعِ، فَأَثْبَتَ أَنَّ الرَّسُول فِي تَبْلِيغِهِ إِنَّمَا تَوَمُّمُ اللهِ، فَأَمْرُهُ أَمْرُ اللهِ، وَنَهُيهُ نَهْيُ اللهِ، وَطَاعَتُهُ طَاعَةُ اللهِ "نَا.

والمراد أنه لا بدَّ من اتِّباع سنة رسول الله على في جميع الأمور التَّعبُديَّة والعقديَّة والاجتماعية والسياسية والاقتصادية.

(١) التحرير والتنوير (٥/ ١٣٥).



فإن قيل: ما معنى السُّنة؟ ١٠٠

الجواب: السُّنة لخَّصها السُّيُوطِيُّ على بقوله:

قَوْلُ النَّبِيِّ وَالْفِعْلُ وَالتَّقْرِيْرُ سُسنَّتُهُ وَهَمَّهُ الْسَمَذُكُورُ رَابِعًا: ومن فوائد مجيء هذه الآية بعد السابق: الرَّدُّ على من يكتفي في الاستدلال بالقرآن دون البحث في تفسير النبيِّ على القوليِّ والعمليِّ له، فقوْلُهُ: ﴿مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَن البحث في تفسير النبيِّ عَلَى أَنَّهُ مَعْصُومٌ فِي جَمِيعِ الْأَوَامِرِ وَالنَّوَاهِي، وَفِي كُلِّ مَا يُبَلِّغُهُ عَنِ الله، لِأَنَّهُ وَمُ الدَّلائِلِ عَلَى أَنَّهُ مَعْصُومٌ فِي جَمِيعِ الْأَوَامِرِ وَالنَّوَاهِي، وَفِي كُلِّ مَا يُبَلِّغُهُ عَنِ الله، لِأَنَّهُ لَوْ أَخْطأاً فِي شَيْءٍ مِنْهَا لَمْ تَكُنْ طَاعَتُهُ طَاعَةَ الله، وَأَيْضًا وَجَبَ أَنْ يَكُونَ مَعْصُومًا فِي جَمِيعِ أَفْعَالِهِ، لِأَنَّهُ تَعَالَى أَمَرَ بِمُتَابَعَتِهِ فِي قوله: ﴿وَٱتَّبِعُوهُ ﴿ [الأعراف: ١٥٨]، وَالْمُتَابَعَةُ عِبَارَةٌ عَنِ الْإِنْيَانِ بِمِثْلِ فِعْلِ الْغَيْرِ لِأَجْلِ أَنَّهُ فِعْلُ ذَلِكَ الْغَيْرِ، ففعل النبيِّ إلَّا مَا خَصَّهُ الدَّلِيلُ، ففعل النبيِّ اللهِ إِمَّا أَن يكون توقيفيًّا أَو توفيقيًّا، فكانَ الْآتِي بِمِثْلِ ذَلِكَ الْفِعْلِ مُطِيعًا لله فِي قَوْلِهِ: ﴿وَٱتَبِعُوهُ ﴿، فَثَبَتَ أَنَّ الْانْقِيَادَ لَهُ فِي جَمِيعِ أَفْعَالِهِ، إِلَّا مَا خَصَّهُ الدَّلِيلُ، طَاعَةٌ لله وَانْقِيَادٌ لِحُكْمِ اللهُ"… أَقَولُهِ عَمْ وَيْ عَمِيعٍ أَفْعَالِهِ، إِلَّا مَا خَصَّهُ الدَّلِيلُ، طَاعَةٌ لله وَانْقِيَادٌ لِحُكْمِ الله "".

خامسًا: ويجب طاعة الرَّسُول بَيْكَ فيما يبلِّغه، فقد قال الله عَن ذلك: ﴿إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ ﴿ الْأَنعام: •٥)، بل عدَّ السَّرَخْسِيُّ الحنفي ﴿ ذلك جزءًا من البيان القرآنيِّ فقال: "وقد كَانَ رَسُول الله بَيْكَ مَأْمُورًا بِالْبَيَانِ للنَّاسِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ ، وقد

(١) مرادنا من تعريف السُّنة هنا في اصطلاح الأصوليِّين، ذلك أنها في عُرْف الفقهاء بمعنى آخر هو: ما يُثاب فاعلُه، ولا يُعاقب تاركُه، وهي بمعنى المندوب والمستحب والتَّطوُّع عند جمهورهم، كما أن للسُّنة معنى آخر أعمَّ ممَّا هو عند الفقهاء، وهي ما قابل البدعة، كقولهم: فلان على سُنَّة، أو من أهل السُّنَّة. ينظر: قواعد الأصول ومعاقد الفصول (ص: ٧٧)، إرشاد الفحول (١/ ٩٥).

(٢) تفسير الرَّازِي (١٠/ ١٤٩).



علمنا أنه بَيَّن للْكُلِّ، وَمن وَقع لَهُ الْعلم ببيانه أقرَّ، وَمن لم يَقع لَهُ الْعلم أصرَّ ""، ويبيِّن لنا عبد الله بن عمرو الله يَقول: كنتُ أكتب كلَّ شيء أسمعه من رسول الله يَشِي أريد حفظه، فنهتني قريش فقالوا: إنك تكتب كلَّ شيء تسمعه من رسول الله يَشِي ، ورسول الله يَشِي بَشَر يتكلَّم في الغضب والرضا، فأمسكت عن الكتاب فذكرت ذلك لرسول الله يَشِي فقال: «اكتب فو الذي نفسي بيده ما خرج منِّي إلا حقُّ ""، وعن أبي هريرة على قال: قالوا: يا رسول الله إنك تداعبنا. قال: «إني لا أقول إلا حقًّ "".

سادسًا: الآيات القُرْآنيَّة الناهية عن معصية الرَّسُول ١٠٠٠ :

ومن ذلك قوله على: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ وَيُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ وَعَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ [النساء: ١٤]، وقوله: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصُلِهِ عَهَنَّمٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]، والمشاقَّة هي: المخالفة بأن يسلك المكلَّف غير طريق الشَّرِيعَة التي جاء بها الرَّسُول السَّيْ، وهذه النصوص ناطقة بالنَّهي عن معصية الرَّسُول السَّيْ، مقرون بعضها بالوعيد الشديد على ذلك.

سابعًا: لا بد أن نميّز بين الأنواع التي تَصْدُر عن النبيّ السُيَّ من الأقوال والأفعال، وتنحصر في الآتى:

أصول السرخسى (٢/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) أحمد (١٠١٠)، وقال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح، رجاله، ثقات رجال الشيخين غير الوليد بن عبدالله.

<sup>(</sup>٣) الترمذي (١٩٩٠)، قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح، وصحَّحه الشيخ الألباني.



تصرُّ فاتٍ للتشريع العامِّ: وهي تتوجَّه إلى جميع الأمَّة إلى يوم القيامة. وتكون بالتبليغ، أو مالفُتيا.

وإمَّا أن تكون تصرُّفاتٍ للتشريع الخاصِّ: وهي مرتبطة بزمان أو مكان أو أحوال أو أفراد معيَّنين، ولا تتوجَّه إلى الأمَّة كافَّة، وسمَّاها بعض العلماء التَّصرُّفاتِ الجزئيَّة أو الخطابَ الجزئيَّ، ويندرج تحتها التَّصرُّفات بالقضاء، والتَّصرُّفات بالإمامة، والتَّصرُّفات الخاصَّة.

النوع الثاني: تصرُّفات غير تشريعيَّة: وهي تصرُّفات لا يقصد بها الاقتداء والاتباع، لا من عموم الأمَّة، ولا من خصوصهم، مثل: التَّصرُّفات الجِبِلِّيَّة، والتَّصرُّفات العاديَّة، والتَّصرُّفات الدُّنيَوِيَّة التي لا تَظْهَر قرينة على الاقتداء بها، والتَّصرُّفات الخاصَّة بالنبيِّ عَلَيْه، ويدخل في التَّصرُّفات غير التَّشريعيَّة: ما يقوله النبيُّ عَلَيْه من أمور الدُّنيَا التي تعتمد على التَّجربة والخِبرة، فقد بيَّن النبيُّ عَلَيْه المنهج التجريبيَّ في هذه الأمور.

ثامنًا: هذا معنى الحديث الذي أورده أصحاب هذه الشُّبهة، فعَنْ مُوسَى بْنِ طَلْحَةَ عَنْ أَبِيهِ فَقَالَ: هذا معنى الحديث الذي أورده أصحاب هذه الشُّبهة، فعَنْ مُوسَى بْنِ طَلْحَةَ عَنْ أَبِيهِ فَقَالُوا فَقَالَ: هَا يَصْنَعُ هَوُّلاءِ». فَقَالُوا يُلقِّحُونَهُ يَجْعَلُونَ الذَّكَرَ فِي الأُنْثَى فَيَلْقَحُ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ بَيْنَ: «مَا أَظُنُّ يُغْنِى ذَلِكَ شَيْئًا». فَقَالَ رَسُولُ اللهِ بَيْنَ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا». فَقَالَ: «إِنْ كَانَ يَنْفَعُهُمْ ذَلِكَ فَلْيَصْنَعُوهُ، فَأُخْبِرُ وَا بِذَلِكَ فَتَرَكُوهُ، فَأُخْبِرَ رَسُولُ اللهِ بَيْنَ إِذَا حَدَّثَتُكُمْ عَنِ اللهِ شَيْئًا فَخُذُوا بِهِ فإني لَنْ فَإِن إِذَا حَدَّثَتُكُمْ عَنِ اللهِ شَيْئًا فَخُذُوا بِهِ فإني لَنْ أَكْذِبَ عَلَى اللهِ شَيْئًا فَخُذُوا بِهِ فإني لَنْ أَكْذِبَ عَلَى اللهِ شَيْئًا فَخُذُوا بِهِ فإني لَنْ

وعن رَافِع بْن خَدِيجٍ قَالَ: قَدِمَ نَبِيُّ اللهِ ﷺ الْمَدِينَةَ وَهُمْ يَأْبُرُونَ النَّخْلَ يَقُولُونَ يُلَقِّحُونَ النَّخْلَ، فَقَالَ: «لَعَلَّكُمْ لَوْ لَمْ تَفْعَلُوا كَانَ خَيْرًا». فَتَرَكُوهُ النَّخْلَ، فَقَالَ: «لَعَلَّكُمْ لَوْ لَمْ تَفْعَلُوا كَانَ خَيْرًا». فَتَرَكُوهُ

(۱) مسلم (۲۲۰۱).



فَنَفَضَتْ أَوْ فَنَقَصَتْ، فَلَكُرُوا ذَلِكَ لَهُ فَقَالَ: «إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، إِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِكُمْ فَخُذُوا بِهِ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأْيٍ؛ فَإِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ » ... وتصريح هاتين الروايتين بأنَّ نهيه عن قائم على الظنِّ يُظْهِر شذوذَ الجَزْم الوارد في رواية حَمَّاد بْن سَلَمَةَ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلَي الظنِّ يُظْهِر شذوذَ الجَزْم الوارد في رواية حَمَّاد بْن سَلَمَةَ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلَي الظنِّ يُظِهْر شذوذَ الجَزْم الوارد في رواية حَمَّاد بْن سَلَمَةَ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلَي الطَنِّ يَعْوَمُ يُلَقِّحُونَ فَقَالَ: «لَوْ لَمْ تَفْعَلُوا عَائِشَةَ عَنْ قَالَ: «قَالُ: «قَالُ: «مَا لِنَخْلِكُمْ؟». قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمْ لَعَلُمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ » .. قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمُ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ » .. قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ » .. قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ » .. قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرٍ دُنْيَاكُمْ » .. قَالُوا: قُلْتَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: «أَنْتُمْ

ويلحق بذلك أيضًا أمور أخرى سبيلها التَّدبير الإنسانيُّ اعتمادًا على الظروف الخاصَّة، كتوزيع الجيوش في المواقع الحربيَّة، وتنظيم الصُّفوف في المَوْقعة، واختيار أماكن النُّزُول،

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۲).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٤٣٧)، قال الأرناؤوط: "إسناده صحيح"، وصحَّحه الألباني؛ ابن خزيمة برقم (٤١٠)، قال المحقق(د: محمد الأعظمي): "إسناده صحيح".



وطُرُقِ الكرِّ والفرِّ، فهذه كذلك ليست شرعًا يتعلَّق به طَلَبُ الفعل أو التَّرْك، ولكنها من الشُّؤون البشريَّة التي لا يكون مسلك الرَّسُول السَّيْ فيها تشريعًا ولا مصدر تشريع ...

ويمكننا التّمثيل لذلك بأنّ رسول الله بين نزل في غزوة "بدر" على أدنى ماء من مياه "بدر" إلى المدينة، فأتاه الحبابُ بن المنذر بن عمرو بن الجموح عيث فقال: يا رسول الله أرأيت هذا المنزل؟ أهو منزل أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدّمه أو نتأخر عنه؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال بين : «بل هو الرأي والمكيدة»، فقال: يا رسول الله فإنّ هَذَا لَيْسَ بِمَنْزِلٍ، فَامْضِ بِالنّاس حَتّى نَأْتِي أَدْنَى مَاءٍ مِنَ الْقَوْم، فَنَنْزِلَهُ، ثُمّ نُغوّر ما وراءه من القلب، ثم نبني عليه حوضًا، فنملأه ماء، ثم نقال القوم، فنشرب ولا يشربون، فقال له: «لقد أشرت بالرّأي»، وفعل كما قال شر.

(١) تاريخ التشريع الإسلامي (ص: ١١٧).

<sup>(</sup>٢) ابن سعد في "الطبقات الكبرى" (٣/ ٥٦٧)، وفي إسناده الواقدي، وهو متروك الحديث، إلا أن روايته في المغازي والسير يستأنس بها، وخرجَّه البيهقي في "دلائل النبوة" (٣/ ٣١) بإسناد حسن مرسلًا إلى عروة بن الزبير".



# المبحث: الرابع: الكتب التي اهتمَّت بهذا المصدر، والمؤلِّفون في التفسير النَّبوي:

ما الكتب التي اهتمَّت بتفسير القرآن بالسُّنة؟ ومن العلماء الَّذِينَ لهم تآليف في التفسير النَّبوى؟

الجواب: هناك بعض الكتب في هذا المجال، أهمُّها ما يأتى:

- الشّافِعيِّ السّامِ العلم المحمد بن القاسم، أبي العلم المحمد بن القاسم، أبي العلم المحمد بن القاسم، أبي العلم المحمد الله العلم ال
- ٢) تفسير النبيِّ النبيِّ العلي بن أحمد، أبي الحسن الواحديِّ النَّيسابوريِّ (ت٢٦هـ) ١٠٠.
  - ٣) وكذلك تفسير النبيِّ اللَّهِ الحسن محمد بن القاسم الفقيه (ت ٢٢٤هـ)٣.
- ٤) وجمع السُّيُوطِي في آخر الإتقان جملةً صالحة من التفسير المرفوع إلى النبيِّ سَكِنَ، وأنَّف كتابَه المشهور: (الدُّر المنثور في التفسير بالمأثور)، ومن أهمِّ كتب التفسير بكل ما يتعلَّق بالمأثور: تفسير الطَّبَرِي، وتفسير ابن أبي حاتم، والجُهْد المعاصر الذي قام عليه مركز الإمام الشَّاطبيِّ في جَدَّة.

(١) هداية العارفين (١/ ٤٧٧).

(٢) تاريخ الإسلام (٣١/ ٢٥٩).

(٣) تفسير الثعلبي (١/ ٨٣).



المبحث الخامس: التفسير النَّبَوي وكُتُب السنة النَّبَويَّة:

وضِّح كيف تكون كتب السنة النَّبُويَّة من مصادر التفسير النَّبُوي.

الجواب: من أهم مصادر التفسير النَّبَوي كُتُب السُّنة النَّبَويَّة (١٠) وهذه الكتب على ضربين: الأول: المصنَّفات المستقلَّة، مثل: تفسير عبد بن حميد، وتفسير ابن مَرْدَويه، وتفسير ابن أبي حاتم، وتفسير الطَّبَرِي، ومِنْ بعدهم ابن كثير، وأكبر كتاب جمَعَ ذلك: (الدُّر المنثور) للسُّيُوطيِّ قبل الجهود المعاصرة.

الثاني: كُتُب السُّنَّة التي تُفْرِد بابًا خاصًّا للتفسير، وقد خصَّص ابن الأثير في (جامع الأصول) مجلدًا تقريبًا للمرويِّ عن النبيِّ عَنْ النبيِّ في تفسير القرآن في الكتب السِّتة، وهي: صحيحا البخاري، ومسلم، وسنن: أبي داود، والتِّرمذي، والنَّسَائي، وموطَّأ مالك.

وهنا ينبغي أن تكون على ذُكرٍ -أيّدك الله- أن كلَّ كتابٍ في الحديث النّبَوي فهو تفسير للقرآن الكريم بصورةٍ مباشرة أو غير مباشرة، وما ذكرناه آنفًا من أُضُرب التفسير النّبَوي في كتب الحديث، إنما يراد به التفسير القولي المباشر.

(١) العبارة تدل على أن هناك مصادر أخرى للتفسير النَّبوي، مثل: كتب السيرة، والتاريخ، والتفسير على ندرة.



المبحث السادس: نوع التفسير الوارد في كتب التفسير التي في كتب الحديث: فإن قلت: ما نوع التفسير الوارد في كُتُب الحديث؟

الجواب: تَرِدُ الأحاديث في الضّربين السابقين للكلام عن التفسير النّبوي المباشر، وقد أراد أثمّة السُّنّة النّبويّة بالتفسير فيما أوردوه ضِمن دواوينهم كلَّ ما كان له تعلُّقٌ بالسُّورة أو الآية، لا مجرد شرح المعاني، كما قال ابن حَجَر على: «قوله: (باب ما جاء في فاتحة الكتاب) أي: من الفضل، أو من التفسير، أو أعمَّ من ذلك» فيُوْرِدون الحديث أو الأثر الذي له نوع تعلُّق بالقرآن الكريم أو بالآية منه، سواء أكان التعلُّق ظاهرًا أم خفيًّا، وقد يذكرون الأثر لمجرد ورود الآية فيه، على أن هذا التعلُّق ولو لم يكن شرحًا لغريب أو بيانًا لآية، إلا أنه ممًّا تواطأ على إدراجه في التفسير المتقدِّمون والمتأخرون في الكتب المبسوطة في التفسير، وإن كان تفسير كتب السُّنة لم يُذكر فيه ما يذكره أثمَّة التفسير من بَسْط المسائل؛ إذ مرادهم إيراد الآثار التي لها أدنى تعلُّق بالآية، ويلخِّص الإمام المحدِّث الحُجَّة محمَّد أنور شاه الكشميريُّ على معالمَ التفسير في كتب الحديث في أوَّل شَرْحه لكتاب التفسير في صحيح البخاري، فيقول: «تفسيرُ المصنفي ليس على شاكلة تفسير المتأخّرين في كَشْف المُعْلقات، وتقرير المسائل، بل قصَد المصنفي ليس على شاكلة تفسير المتأخّرين في كَشْف المُعْلقات، وتقرير المسائل، بل قصَد المصنفي ليس على شاكلة تفسير المتأخّرين في كشف المُعْلقات، وتقرير المسائل، بل قصَد المصنفي ليس على شاكلة تفسير المتأخّرين في كشف المُعْلقات، وتقرير المسائل، بل قصَد الترمذي، وليس عند غيرِهم من الصّحاح السّتّ، ولذا خُصَّت باسم الجامع، وإنما كثرُت أحاديثُ التفسير عند التَّرمذي، لِخِفَّة شَرْطه» والتفسير عند التُرمذي، وليس عند غيرِهم من الصّحاح السّتّ، ولذا خُصَّت باسم الجامع، وإنما كثرُت

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٨ / ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) فيض الباري شرح صحيح البخاري (٥/ ٢٥٥).



: من أمثلة التفسير النَّبُويِّ للآية مما يورده أئمَّة الحديث

قاعدة: يُكثُر الضعيف في الآثار التي تفسِّر القرآن:

وهذه الآثار قد تكون تفسيرًا وقد يُسَمَّى تفسيرُها قراءة، ولذا يجب تمييز الضعيف من الموضوع هنا، إذ يَكُثُر في التفسير ما لا أصل له كما قَعَّد لذلك الإمام أحمد على فقال: "ثلاث كتب لا أصل لها: المغازي، والملاحم، والتفسير"...

هل هذا الكلام من الإمام أحمد على دقيق؟ وهل يعني ذلك أن ما ورد من تفسير أثري لا يصح منه شيء؟

قد يصطاد الَّذِينَ في قلوبهم زيغ، فيوردون شبهة مرتبطة بهذا التقعيد الذي أورده الإمام أحمد على وقد تَخْطُر هذه الشُّبهةُ بحُسْن نِيَّة عند بعض الصالحين، فيقول قائلهم: فالإمام أحمد ينفي أن يوجد تفسيرٌ في أحاديث النبيِّ عَلَيْهُ؟!!

(7) أسنده عنه الخطيب في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (7/171).

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٤٨٧).



نجيبه: لا تتعجَّل بهذا الفَهْم؛ فإنَّ في كلام الإمام أحمد ﴿ إن صحَّ عنه - عمومًا ظاهرًا، وهو لا يريد هذا التعميم الشَّامل، ولذا يجب أن نعرف تأويل كلامِه، فإنَّ لهذا التعميم تأويلين:

التأويل الأوَّل: أراد الإمام التنبيه إلى أنَّ كثيرًا من الروايات الواردة في التفسير يَغْلِب عليها الضَّعفُ والوضْعُ، فيجب تمحيصُها لمعرفة المقبول من المردود: فقد علَّق الخطيب على خلك ليبيِّن الفَهْم الصحيح لكلام الإمام أحمد على حتى لا يؤخذ على عمومه، فقال: "وهذا الكلام محمول على وجه، وهو أنَّ المراد به كتبٌ مخصوصةٌ في هذه المعاني الثلاثة غيرُ مُعْتَمَدٍ عليها، ولا مَوْثُوق بصحَّتها لسوء أحوال مُصنفيها، وعدم عدالة ناقِليها، وزيادات القُصَّاص فيها -ثم ذكر ما يتعلَّق بالكتب المُصنفة في التفسير فقال-: وأما الكتب المُصنفة في تفسير القرآن فمن أشهرها: كتابا الكلبي ومقاتل بن سليمان، -وذكر بإسناده- أن أحمد بن حنبل عن تفسير الكلبي، فقال أحمد: من أوله إلى آخره كذب. فقيل له: فيحلُّ النظر فيه؟ قال: لا!-وأسند عن مالك على أنه بلغه أن مقاتل بن سليمان على جاءه إنسان فقال له: إن إنسانًا سألني ما لون كلب أصحاب الكهف فلم أدر ما أقول له؟ فقال له مقاتل: ألا قلت هو أبقع [أي: أسود في صدره بياض]؟ فلو قلت لم تجد أحدًا يرد عليك...-قال الخطيب: ولا أعلم في التفسير كتابًا مصنفًا سَلِمَ من عِلَّة فيه، أو عَرى من مَطْعَن عليه"...

وقد نقل الشَّوْكانِيُّ عِلَى بيانًا تفصيليًّا شافيًّا في هذا الموضوع، حيث قال عن كلمة أحمد على في مقاتل: "وقد حُمِل هذا على الأكثر لا على الكلِّ، ومن هذا: تفسير المبتدعة المشهورين بالدُّعاء إلى بدعتهم؛ فإنه لا يحلُّ النَّظر في تفاسيرهم؛ لأَنَّهم يَدُّسُون فيها بِدَعهم، فتَنْفَقُ على كثير من النَّاس. ذكر معنى ذلك السُّيُوطِي.. ومن جملة التفاسير التي لا يُوْثَق بها تفسير ابن عَبَّاس "".

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (٢/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة (ص: ٣١٦).



هل عَنَى الشَّوْكانِيُّ عِلى أن كلَّ ما ورد عن ابن عَبَّاس ، فهو مردود؟

الجواب: لا! بل أراد الشَّوْكانِيُّ هِ أن يجعلنا نهتمَّ بالبحث عمَّا ورد عن ابن عَبَّاس هُ، ونتحرَّى؛ فقد ورد عنه المقبول والمردود من حيث الإسناد، وأشار الشَّوْكانِيُّ هِ إلى بعض الممردود من حيث الإسناد، فقال: "فإنه مروي من طُرُق الكذّابين كالكلبي، والسُّدِّي، ومقاتل ذكر معنى ذلك السُّيُوطِي هِ، وقد سبقه إلى معناه ابن تَيْمِيّةَ هِ. ومن كان من المفسِّرين تنفق عليه الأحاديث الموضوعة كالقُعْلَبي، والواحديِّ، والزَّمَخْشَرِيِّ فلا يحلُّ الوُثوق بما يروونه عن السَّلف من التفسير؛ لأنه إذا لم يَفْهَم الكذب على رسول الله المُثيِّ لم يَفْهَم الكذب على عيره، وهكذا ما يذكره الرَّافضة في تفسيرهم من الأكاذيب كما يذكرونه في تفسير: ﴿إِنَّمَا فِي عَلْمَ، وقوله: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧]، وقوله: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧]، وقوله: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧]، وقوله: فوتَعِيمَهَا أُذُنُ وَعِينَهُ والمائدة: ١٥] أنها في عليِّ هِ مَن اللهُ اللهُ الصادقين: أبو بكر هِ مَن المَاهسِين والمُنْفِقين: عنمان هُ ، والمستغفرين: عليُّ هُ ، وانَّ هُمُّتَهُ وَسُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ عَمَان هُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾: عمر هُ وُمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴾: عثمان هُ مَعَدُدُ اللهُ والفاحة والفاحة والمَنافِقين: على المُنفِقين: عثمان هُ ، والمستغفرين: عليُّ هُ ، وأنَّ هُمُّةُ ، يَنْهُمُ ﴾: عثمان هُ مَعَدُدُ اللهُ والفاحة والفاحة والفاحة والمَنافِقين على اللهُ المَنْ المِنْ المَادِين على اللهُ المَنْ المَادُ هذه الأكاذيب "".

والمراد من المَنْع في الأمثلة الأخيرة مَنْع الحَصْر، أو اعتقاد أنها نزلت في هؤلاء خاصَّة، وإلا فإن النبيَّ عَلَيْك والأربعة من أوَّل مَنْ يدخل في تلك الأوصاف.

ي د

<sup>(</sup>١) الفوائد المجموعة (١/ ٣١٥)، ونحو هذا في تذكرة الموضوعات (ص: ٩٨٠).



التأويل الثاني: ليس لكثير منها أسانيد صِحاح مُتَّصلة، كما قال الزَّرْكَشِيُّ عِلى في توجيه كلامه: "قال المحقِّقون من أصحابه: ومراده أنَّ الغالبَ أنها ليس لها أسانيد صِحاح مُتَّصلة وإلا فقد صحَّ من ذلك كثير ""، ف" الغالب عليها أنها مُرْسَلة ومُنْقَطِعة" كما قرَّر ابن تَيْمِيَّةَ عِلى ".

من أشهر الأحاديث المَوْضُوعة في التفسير:

أشهر هذه الأحاديث: "الحديث الذي يرويه النَّعْلَبِيُّ، والواحديُّ، والزَّمَخْشَرِيُّ في فضائل سور القرآن سورة سورة، فإنه موضوع باتِّفاق أهل العلم" وقال ابن الصَّلاح على: "رُوِّينا عن أبي عصمة – وهو نوح بن أبي مريم – أنه قيل له: من أين لك عن عِكْرِمَة عن ابن عَبَّاس في في فضائل القرآن سورة سورة !! فقال: إني رأيت النَّاس قد أعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة، ومغازي محمد بن إسحاق، فَوضَعْتُ هذه الأحاديث حِسبةً، وهكذا حال الحديث الطويل الذي يُروَى عن أبيِّ بن كعب على عن النبيِّ على فَضْل القرآن سورة فسورة "، و" وروى ابن حبان في مقدِّمة تاريخ الضعفاء عن ابن مَهْديً قال: قلت لمِيْسَرة بن عبد ربه: من أين جئت بهذه الأحاديث: مَنْ قرأ كذا فله كذا؟ قال: وَضَعْتُها أُرغِّبُ النَّاس فيها" ...

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) الرد على البكري (١/ ٧٦)، ومقدِّمة في التفسير (ص:٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النَّبُوية (٧/ ٤٣٥)، ونقله عنه في نصب المجانيق (ص: ٤٤).

<sup>(</sup>٤) مقدِّمة ابن الصلاح (ص: ٥٨)، والباحث الذي أبهمه ابن الصلاح ذكر ابن حجر أنه المُؤَمَّل بن إسماعيل. انظر الخبر: في النكت على ابن الصلاح (٢/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) الإتقان (٢/ ٤١٥)، وانظر: تذكرة الموضوعات (١/ ٩٤٥)، لسان الميزان (٢/ ١١)، عمدة القاري (٢/ ١٥٠)، تدريب الراوي (١/ ٢٨٢)، توضيح الأفكار (٢/ ٨١).



#### المبحث: السابع المراسيل في التفسير:

قاعدة: يكثُر الحديث المرسل في كتب التفسير، ومنه المقبول، ومنه المردود:

المطلب الأول: تعريف الحديث المُرْسَل

فما الحديث المُرْسَل؟

الحديث المُرْسَل عند المتأخّرين هو: مرفوع التَّابعيِّ، وهذا التعريف حكاه العِراقيُّ عِلى في أَلْفِيَّته، وأخذه عنه السُّيُوطِيُّ على كأوَّل الأقوال في أَلْفِيَّته في قوله ١٠٠٠:

١٣٨ - الْمُرْسَلُ: الْمرْفُوعُ بِالتَّابِعِ، أَوْ ذِي كِبَر، أَوْ سَفْطُ رَاوِ قَدْ حَكَوْا ١٣٩ - أشهرُها الأوَّلُ......

عنى الشُّيُوطِي عِليه بقوله: "أشهرها الأوَّل" أن التعريف المُعْتَمَدَ عند المُحَدِّثين أن المُرْسل: ما رواه التابعيُّ عن النبيِّ وَلَيْكُاهُ.

فتجد المفسِّرين يُكْثِرون النَّقْل مثلاً عن الحسن البصريِّ، أو عِكْرمَة، أو مجاهد، أو عبد الرحمن بن زيد الله عن النبي المالية.

واضرب لهم مثلاً بما رواه عِكْرِمَة، قال: اجتمعت يهود يومًا تُخاصِم النبيَّ عَلَيْكَ. فقالوا: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَّامَا مَّعُدُودَةً ﴾ [البقرة: ٨٠]، - وسَمُّوا أربعين يومًا - ثم يَخْلُفنا، أو يَلْحَقنا، فيها أناس. فأشاروا إلى النبيِّ النبيِّ وأصحابه. فقال رسول الله الله الله الله الله الله النهم بل أنتم فيها خالدون مخلَّدون، لا نَلْحَقُكم ولا نَخْلُفُكم فيها إن شاء الله أبدًا "◊، فهذا حديث مُرْسل.

(١) وفي جامع التحصيل (ص:٢٣) عرف المرسل بأنه الذي لم يُذكر في سنده اسم الصحابي الذي رواه عن رسول الله ولا يرتضي المتأخِّرون ذلك، فإن جهالة الصحابي ﴿ لَكُ عَنْ عَنْدُهُمْ.

(٢) الطَّبَرِي (٢/ ٢٧٦).



المطلب الثاني: حكم الحديث المرسل

هل يقبل العلماء الحديث المرسل، ويجعلونه مثل الحديث المرفوع؟

للمُحَدِّثين في حُكْمِه ثلاثة أقوال: القبول مطلقًا، والردُّ مطلقًا، والتفصيل<sup>١١١</sup>، فلنلخِّص تفصيل المحقِّقين في الآتى:

أولاً: مَنْ عُلِمَ مِنْ حاله أنه لا يُرْسِل إلا عن ثِقة كمراسيل سعيد بن المسيِّب عِلى، ففيه ثلاثة أقوال:

القول الأول: ذهب جمهور المُحَدِّثين إلى التَّوقُّف؛ لبقاء الاحتمال، وهو أحد قولي أحمد

والقول الثانى: يُقْبَل مطلقًا.

القول الثالث: فصَّل فيه الشَّافِعيُّ عِلى تفصيلاً لائقًا بالعقليَّة الأصوليَّة المحقِّقة، فذكر:

أنه يُقْبَل إن اعتَضَد بمجيئه من وجه آخر يُبَاين الطريق الأولى، مُسْنَدًا كان هذا الطريق أو مُرْسلاً؛ ليترجَّح احتمالُ كونِ المحذوفِ ثِقةً في نفس الأمر ٠٠٠.

وذكر ابن تَيْمِيَّةَ عِلى ذلك بصورةٍ أوسع، فقال: «والمراسيل إذا تعدَّدت طرقُها، وخَلْت عن المواطأة قَصْدًا، أو الاتِّفاق بغير قَصْد: كانت صحيحةً قَطْعًا» ".

وقد لخَّص السُّيُوطِي إلى حكم الحديث المرسل، فقال:

(١) جامع التحصيل (ص: ٢٣).

(٢) شرح نخبة الفكر (ص: ١٧)، وانظر: المستصفى (ص: ١٣٤).

(٣) مقدمة في أصول التفسير (ص: ٢٢٠).

(٤) ألفية السُّيُوطِي في علم الحديث (ص: ١٥)، وقوله: أشهرها الأول يشير إلى التعريف المرضي، وهو المرفوع بالتابعي.



١٣٩ - أَشْهَرُهَا الأَوَّلُ، ثُمَّ الْحُجَّةُ
١٤٠ - وَرَدُّهُ الأَقْوَى، وَقَوْلُ الأَكْثَرِ
١٤١ - نَعَمْ بِهِ يُحْتَجُّ إِنْ يَعْتَضِدِ
١٤٢ - أَوْ قَوْلِ صَاحِبٍ أَوْ الْجُمْهُورِ أَوْ
١٤٣ - كَوْنُ الَّذِي أَرْسَلَ مِنْ كِبَارِ
١٤٣ - وَلَيْسَ مِنْ شُيُوخِهِ مَنْ ضُعَفَا

بِهِ رَأَى الأَئِهَ أُ الشَّلاثَةُ الشَّلاثَةُ كَالشَّافِعي، وَأَهْلِ عِلْمِ الْخَبَرِ كَالشَّافِعي، وَأَهْلِ عِلْمِ الْخَبَرِ بِمُسْنَدِ بِمُسْنَدِ مِمْرْسَلٍ آخَرَ أَوْ بِمُسْنَدِ قَيْسٍ، وَمِنْ شُرُوطِهِ كَمَا رَأَوْا وَلِيْ مَشَى مَعْ حَافِظٍ يُجَارِي وَإِنْ مَشَى مَعْ حَافِظٍ يُجَارِي كَنَهْيِّ بَيْع اللَّحْم بِالأَصْلِ وَفَا كَنَهْيٍّ بَيْع اللَّحْم بِالأَصْلِ وَفَا

ثانيًا: من عُرِفَ عنه بأنه يُرْسِل عن ثِقةٍ وغيرِهِ، فإرسالُهُ رِوايةٌ عمَّن لا يُعرَف حالُه، فحُكْمُه التَّوقُف عن قبوله، ومن أشهر أمثلته مراسيل الحسن البصري ﴿ مَنْ فقد قال ابن حَجَر عِنها عنها: "وأما عمرة القضاء فلا يصح الأثر فيها؛ لكونه من مرسل الحسن، ومراسيله ضعيفة؛ لأنه كان يأخذ عن كل أحد" (١٠).

ثالثًا: ما أرسله الراوي مخالفًا لما رواه من هو أوثق منه حالاً أو عددًا فهو مردود.

فإن قلت: هلَّا ضربت لنا مثالًا يوضح ماسبق؟

وحتى يظهر لك معنى وجود الاحتمال تعال فلنضرب مثلاً بهذه القصة الفريدة التي تتحدث عن التدليس؛ إذ إنها توضح لك معنى التوقف في الحديث المرسل:

فقد روى ابن حبان والخطيب عن نصر بن حماد أبي الحارث الوراق قال: كُنَّا قُعُودًا عَلَى بَابِ شُعْبَةَ نَتَذَاكُرُ، فَقُلْتُ: حدثنا إِسْرَائِيلُ [بن يونس بن أبي إسحاق] عن أبي إسحاق [السَّبِيعيِّ] عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَطَاءٍ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ عِلْكُ ، قَالَ: كُنَّا نَتَنَاوَبُ رَعِيَّةَ الْإِبلِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ بَيْنَ ، فَجِئْتُ ذَاتَ يَوْمٍ وَالنَّبِيُّ حَوْلَهُ أَصْحَابُهُ، فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَنْ تَوَضَّاً عَهْدِ رَسُولِ اللهِ بَيْنَ ، فَجِئْتُ ذَاتَ يَوْمٍ وَالنَّبِيُّ حَوْلَهُ أَصْحَابُهُ، فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَنْ تَوَضَّاً

(١) فتح الباري لابن حجر (٩ / ١٧٠).



فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَنْنِ فَاسْتَغْفَرَ اللهَ إِلَا غُفِرَ لَهُ " فَقُلْتُ: بَخٍ بَخٍ، فَجَذَبَنِي رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي، فَالْتَفَتُ فَإِذَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ عِنْ ، فَقَالَ: الَّذِي قَبْلُ أَحْسَنُ، فَقُلْتُ: وَمَا قَالَ؟ قَالَ: قَالَ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ قِيلَ لَهُ: ادْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الْجَنَّةِ قَالَ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلهَ إِلَا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ قِيلَ لَهُ: ادْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الْجَنَّةِ شِئْتَ»، قَالَ: فَخَرَجَ شُعْبَةُ، فَلَطَمَنِي ثُمَّ رَجَعَ، فَدَخَلَ فَتَنَحَّيْتُ مِنْ نَاحِيَةٍ، قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ، فَقَالَ: مُمْ مَرْجَعَ، فَدَخَلَ فَتَنَحَّيْتُ مِنْ نَاحِيةٍ، قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ، فَقَالَ: مُمْ مَرْجَعَ، فَقَالَ شُعْبَةُ: انْظُرْ مَا تُحَدِّثُ. إِنَّ مَا لَكُمْدِيثِ عَنْ عَبْدُ اللهِ بْنُ عِطَاءٍ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: فَقُلْتُ لِأَبِي اللهُ بْنِ عَطَاءٍ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: فَقُلْتُ لِأَبِي إسحاق: أَبًا إِسْحَاقَ: مَنْ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَطَاءٍ؟ قَالَ: فَعَضِبَ، وَمِسْعَرُ بْنُ كِذَامٍ حَاضِرٌ، [فقلت لأبي إسحاق: إِسْحَاقَ: مَنْ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَطَاءٍ؟ قَالَ: فَعْضِبَ، وَمِسْعَرُ بْنُ كِذَامٍ حَاضِرٌ، [فقلت لأبي إسحاق: من عبد الله بن عطاء هذا؟ فغضب، فقلت: سمعت عبد الله بن عطاء يحدِّث عن عقبة بن عامر عشك ؟ قال: سمعت عبد الله بن عطاء]. فقلْتُ لَهُ لَتُصَحِّحَنَ لِي هَذَا أَوْ لأَخْرِقَنَّ مَا كَتَبْتُ عَنْكَ، [قلت: عبد الله سمع عقبة بنَ عامر؟ فقال: اسكت. فقلت: لا أسكت].

فَقَالَ لِي مِسْعَرُ: يا شعبة! عَبْدُ اللهِ بْنُ عَطَاءٍ حيُّ بِمَكَّةَ، قَالَ شُعْبَةُ، فَرَحَلْتُ إِلَى مَكَّةَ، لَمْ أُرِدِ اللهِ بْنَ عَطَاءٍ [فإذا فتى شاب]، فَسَأَلْتُهُ [فقلت: أي شئ حدثني عنك أبو إسحاق؟ فقال لي: نعم. قلت: لقيتَ عقبةَ بن عامر؟ وفي رواية: فقلتُ: يرحمك الله. سمعتَ منه؟ قال: لا، حدثني سعد بن إبراهيم، فأتيت مالك بن أنس وهو حاجٌ - فسألته عن سعد بن إبراهيم، فقال لي: ما حجّ العام.

فلما قضيت نُسُكي مضيت إلى المدينة، فأتيت سعد بن إبراهيم، فسألته عن الحديث، فقال لى: هذا الحديث من عندكم خرج]، زِيَادُ بْنُ مِخْرَاقٍ حَدَّثَنِي، قَالَ شُعْبَةُ: فَلَمَّا ذَكَرَ زِيَادًا، قُلْتُ: لَى: هذا الحديث من عندكم خرج]، زِيَادُ بْنُ مِخْرَاقٍ حَدَّثِنِي، قَالَ شُعْبَةُ: فَلَمَّا ذَكَرَ زِيَادًا، قُلْتُ: أَيُّ شَيْءٍ هَذَا الْحَدِيثِ بَيْنَمَا هُوَ كُوفِيُّ إِذْ صَارَ مَدَنِيًّا إِذْ صَارَ بَصْرِيًّا، قال: فقدمت البصرة، فأتيت زياد بن مِخْرَاقٍ وأنا شَحِبُ اللون، وَسِخُ الثياب، كثير الشَّعَر، فقال: من أين؟ فحدثته الحمّام، فقال: ليس هو من حاجتك. قلتُ: فما بد. قال: لا. حتى تذهب تدخل الحمّام،



وتغسل ثيابك، ثم تجئ فأحدِّثك به. قال: فدخلت الحمَّام، وغسلت ثيابي ثم أتيته، فَقَالَ: لَيْسَ هُوَ مِنْ بَابِتْك، قُلْتُ: حَدِّثْنِي بِهِ، قَالَ: لا تُرِدْهُ، قُلْتُ: حَدِّثْنِي بِهِ، قَالَ: قلتُ: هذا حديث صعد ثم نزل، دَمِّروا عليه، ليس له أصل. قُلْتُ: دَمَّرَ عَلَيَّ هَذَا الْحَدِيثَ لَوْ صَحَّ حَدَّثَنِي شَهْرُ بُنُ حَوْشَبٍ، عَنْ أَبِي رَيْحَانَةَ، عَنْ عُقْبَةً بْنِ عَامِرٍ عِنْ عَنِ النَّبِيِّ وَاللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ وَاللَّهُ عَنْ أَبِي رَيْحَانَةَ، عَنْ عُقْبَةً بْنِ عَامِرٍ عِنْ عَنْ النَّبِيِّ وَمَالِي وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللَّهُ صَح لِي مِثْلُ هَذَا عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ كَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ أَهْلِي وَمَالِي وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهِ عَنْ كَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ أَهْلِي وَمَالِي وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهِ عَنْ كَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ أَهْلِي وَمَالِي وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهِ عَنْ كَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ أَهْلِي وَمَالِي وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ ال

فهؤلاء أربعة بين عبد الله بن عطاء وعقبة بن عامر وين الذي يعطيك بُعْدًا في بقاء الاحتمال قائمًا أن يكون الثقة التَّابعيُّ قد رواه عن ضعيف بينه وبين الصَّحابيِّ.

<sup>(</sup>١) المجروحين (١/ ٢٩)، مع أن متن الحديث قد صحَّ، فرواه مسلم (٥٧٦) عَنْ عُقْبُةَ بْنِ عَامِر ﴿ عَنْ قَوْلِهِ: عَلَيْنَا رِعَايَةُ الإِبِلِ، فَجَاءَتْ نَوْيَتِى فَرَوَّحْتُهَا بِعَشِىِّ، فَأَذْرَكْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَائِمًا يُحَدِّثُ النَّاسَ، فَأَذْرَكْتُ مِنْ قَوْلِهِ: ﴿ مَا مِنْ مُسْلِم يَتَوَضَّأُ فَيُحْسِنُ وُضُوءَهُ ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ، مُقْبِلٌ عَلَيْهِمَا بِقَلْبِهِ وَوَجْهِهِ، إِلاَّ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ ﴿ قَالَ: فَقُلْتُ مَا أَجُودُ مَنْ مَسْلِم يَتَوَضَّأُ فَيُحْسِنُ وَضُوءَهُ ثُمَّ يَقُولُ: الَّتِي قَبْلَهَا أَجْوَدُ. فَنَظَرْتُ فَإِذَا عُمَرُ ﴿ عَنْ اللهِ وَالْجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُ اللهِ وَرَائِنَّهُ مَنْ أَحَدٍ يَتَوَضَّأُ فَيْسُغُ – الْوُضُوءَ، ثُمَّ يَقُولُ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، إِلاَّ فُتِحَتْ لَهُ أَبُوابُ الْجَنَّةِ الشَّمَانِيَةُ ، يَدْخُلُ مِنْ أَيْهَا شَاءَ ﴾.



المطلب الثالث: أشهر مراسيل الأمصار

قال الحاكم على: "وأكثر ما تُرْوَى المراسيل من أهل المدينة عن سعيد بن المُسيِّب، ومن أهل مكة عن عطاء بن أبي رباح، ومن أهل مِصْر عن سعيد بن أبي هلال، ومن أهل الشام عن مَكْحُول الدِّمشقيِّ، ومن أهل البصرة عن الحسن بن أبي الحسن، ومن أهل الكوفة عن إبراهيم بن يزيد النَّخَعيِّ "‹‹›

من أمثلة المراسيل الواردة في التفسير:

النوع الأول: مثال للمردود من المراسيل: قِصَّة الغَرانيق:

فعن سعيد بن جبير على قال: قرأ رسول الله بين بمكّة النّجْم، فلما بلغ هذا الموضع: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللّتَ وَٱلْعُزّىٰ ۞ وَمَنَوٰةَ ٱلقَّالِيَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٩، ٢٠] قال: فألقى الشيطان على لسانه: (تلك الغرانيق العُلَى وإنَّ شفاعتَهن لتُرْتَجَى)، قالوا [أي: كفّار قريش]: ما ذَكر آلهتنا بخير قبل اليوم، فسجد، وسجدوا، فأنزل الله على هذه الآية: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رّسُولِ وَلَا نَبِي إِلّا إِذَا تَمَنَىٰ أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ عَلَيْسَخُ ٱللّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللّهُ عَالِيْتِهِ فَينسَخُ ٱللّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللّهُ عَالِيَةِ فَينسَخُ ٱللّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱلللهُ عَالِيَةٍ إِلّا إِذَا تَمَنَىٰ أَلْقَى ٱلشَيْطَانُ فِي ٱمُنِيَّتِهِ عَلَيْسَخُ ٱللّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱلللهُ عَالِيْكِهِ اللّهُ عَا يُلْقِى ٱلشَيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱلللهُ عَالِيْكِهِ إِلّا إِذَا تَمَنَىٰ أَلْقَى ٱلشَيْطَانُ فِي ٱلْمُنِيَّتِهِ عَلَيْسَخُ ٱللّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱلللهُ عَلَيْهُ السَّيْعَانُ عَلَى السَّيْعَانُ عَلَى السَّيْعَانُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْهُ السَّيْعَانُ عَلَى السَّهُ السَّهُ اللهُ عَلَيْلِهُ السَّيْعَانُ عَلَيْ السَّيْعَانُ عَلَى السَّهُ السَّهُ اللهُ عَلَى السَّيْعَةِ عَلَى السَّهُ اللهُ عَلَيْلِ اللهُ عَلَيْمَ السَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ السَّهُ اللهُ المُنْ الشَيْطِلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّيْطِي اللهُ اللهُ

كيف تتعامل مع حديث الغرانيق؟

أولاً: هذا الحديث لم يثبت مرفوعًا بهذه القِصَّة؛ إذ حقَّق بعضهم أنَّ الرواياتِ الواردةَ في هذه القِصَّة كلَّها وأهية، شديدة الضَّعْف،

(٢) تفسير ابن كثير (٣/ ٣٠٨)، والحديث رواه الطبراني في الكبير (٧/ ٤١٤).

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث (ص: ٤٤).



لا تنجبر بها تلك المراسيل، فيبقى النَّظر في هذه المراسيل، وهي سبعةٌ، صحَّ إسناد أربعة منها...

ثانيًا: على صِحَّة المرسل منها فالرفع غير مقبول بناء على التقعيد السابق، ولذا قال ابن كثير على المفسِّرين ها هنا قصَّة الغرانيق...ولكنها من طرقٍ كلِّها مُرْسَلة، ولم أرها مُسْنَدةً من وجهٍ صحيح»...

ثالثًا: القِصَّة منافية لعصمة الوحي، ولا شك أن القِصَّة غيرُ صحيحةٍ، وتَحْمِل التَّناقُض في نَفْسها، فإنَّ الله تعالى يَعْصِم النبيَّ الله أثناء التَّبليغ فيما يبلِّغه ضرورةً.

رابعًا: كيف سمع المشركون كلام الشيطان، ولم يسمعه النبيُّ عليه ولا المسلمون؟!

خامسًا: الآيات التي جاءت بعد الآيتين المذكورتين تَرُدُّ على فرح المشركين المزعوم، حيث يقول الله على: ﴿إِنْ هِىَ إِلَّا أَسُمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَانِ ﴿ وَمَن يقول الله عَلَى: ﴿إِنْ هِى إِلَّا أَسُمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُم وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَانِ ﴾ [النجم: ٣٣]، فهذه الآية وما بعدها هاجمت اللَّات والعُزَّى ومَناة الثالثة الأخرى، فكيف تقول هذه القِصَّة: إنَّ النبيَ اللهِ أثنى على الأصنام بإلقاء الشيطان على لسانه؟!

سادسًا: القِصَّة مُنْكَرَة المَتْن، يتردَّد عالِم الحديث في قبول ما هو أصحُّ منها إن كان مرفوعًا فكيف يمكن قبول مِثْل هذه القِصَّة؟!

سابعًا: لو صحَّ ذلك لتمسَّك المشركون بهذه القِصَّة في مجادلة النبيِّ عَلَيْنَ ، ولمَّا لم يَحْدُث مِثْل هذا كان فيه دلالة على عدم وجود القِصَّة من الأصل.

<sup>(</sup>١) نصب المجانيق (ص: ٤٥).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۳/ ۳۰۸).



ثامنًا: أصل سجود المشركين بعد النبيِّ عند قراءة هذه السُّورة ثابتٌ في الصِّحاح، وسجودهم في ذاتِه يدلُّ على إعجاز القرآن؛ إذ سجدوا طواعية تأثُّرًا بكلام الرَّحمن، ولم يُذْكر في البخاري وغيره من الكتب التي ذَكرت القِصَّة هذه الزيادة؛ فإن أعملنا مبدأ مخالفة الراوي ما رواه مَنْ هو أوثق منه صارت رواية الغرانيق شاذَّة.

النوع الثاني: مثال للمقبول من المراسيل:

وفي ذِكْر هذه القاعدة يقول الشيخ الطالب زيدان -وفَّقه الله-:

ويَكثُرُ المرسَلُ فِي كُتْبِ الأُلَى قَد فَسَّرُوا، مِثْلَ الغرانيق العُلى وهنا يمكن أن نضع سؤالاً لتطبيق ما سبق: لماذا قبلنا هذا الحديث المُرْسَل في ذِكْر فضل سورة الإخلاص؟

<sup>(</sup>١) الدرامي (٣٤٧٢)، والطبراني في الأوسط (٢٨١) بإسناد فيه ضعفُ شديد، وله شاهد من حديث معاذ بن أنس الجهني هيئ أخرجه أحمد (١٥٦٠٩)، ولكنَّ إسناده ضعيف، كما قال الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٤/ ٧٣٣).



### المبحث الثامن: وجوه تفسير السنة النَّبَويَّة للقرآن الكريم

وجوه تفسير السنة النبوية للقرآن الكريم



الوجه الرابع: تفسيرٌ السيرةِ النبويةِ والشمائل المصطفوية للقرآن الكريم

الوجه الأول: تفسير القرآن بالقول النبوي

الوجه الثالث: تفسير أسباب النزول للقرآن الكريم الوجه الثاني: تفسير النبي صلى الله عليه وآله وسلم المستنبعٌ من القرآن الكريم احتمالاً



كتاب الأساس والتنوير في اصول التفيسر



كلُّ ما ورد عن النبيِّ عَلَيْ قولاً وفعلاً وتقريرًا، فهو تفسير، سواء أكان بطريق مباشر، أم بطريق غير مباشر، وربَّما كان ذلك بطريق مُركَّب بأنْ يَجْمعَ المفسِّر عِدَّة نصوص قُرْآنيَّة ونبَويَّة لفَهْم المعاني المختلفة التي تحتملها الآية؛ ولذلك تجد التفسير -بهذا الاعتبار - مبثوثًا في كتب السُّنَّة، والسِّيرة، والتَّاريخ، والتَّفسير، وتنحصر وجوه تفسير القرآن بالسُّنَّة في أربعة وجوه:

الوجه الأول: تفسير القرآن بالقول النَّبَوي، ومن صُوره:

#### من صور تفسير القرآن بالقول النبوى



أن يفسر النبي صلى الله عليه بيان المجمل وآله وسلم القرآن بالقرآن أن يرد من كلامه صلى الله عليه وآله وسلم توضيح المشكل ما يصلح أن تفسر به الآية مع أن الآية لم يرد لها ذكر في حديثه صلى الله عليه وآله وسلم يسأل النبي صلى الله عليه وآله وسلم يفصل صلى الله عليه وآله وسلم أصحابه عن الآية ثم يفسرها لهم، أو الخلاف الواقع بين أصحابه في الآية هو يُسأل أن يكتفى صلى الله عليه وآله وسلم أن يذكر صلى الله عليه وآله وسلم بعجرد قراءة الآية، وتبين ملابسات الرواية ما يؤكد كلامه من القرآن الكريم معنى من معانى هذه الآية أن يتأول صلى الله عليه وآله التفسير النبوى بالعثال وسلم القرآن فيعمل به

College College

كتاب الأساس والتنوير في اصول التفيسر



الصُّورة الأولى: أن يفسِّر النبيُّ الثِّي القرآن بالقرآن:

- ١) كتفسير آية الظُّلم السابق ذكرها.
- ٢) وعن أم مُبَشِّر عن أنها سمعت النبي النبي يقول عند حفصة عن : «لا يدخل النّارَ الله!
   إن شاء الله مِنْ أصحاب الشّجرة أَحَدٌ، الَّذِينَ بايعوا تحتها» قالت: بلى يا رسول الله!
   فانتهرها. فقالت حفصة: ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا ﴿ [مريم: ٧٧] فقال النبيُّ النَّهُ الله الله عنها حِثِيًا ﴾ [مريم: ٧٧]» (...

الصُّورة الثانية: بيان المُجْمَل: بأن ينصَّ على تفسير آية أو لفظة (٣):

ا) ومن أمثلته ما ورد عن أبي هريرة وصلى قال: قال النبيُّ الله المسكين الذي يتعفَّف، واقرؤوا إن تردُّه التَّمرة والتَّمرتان، ولا اللُّقمة ولا اللُّقمتان، إنما المسكين الذي يتعفَّف، واقرؤوا إن شئتم، يعني قوله: ﴿لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافَا ﴾ [البقرة: ٢٧٣] وفي رواية: «لَيْسَ الْمِسْكِينُ بِهَذَا الطَّوَّافِ الَّذِي يَطُوفُ عَلَى النَّاس، فَتَرُدُّهُ اللُّقْمَةُ وَاللَّقْمَتَانِ، وَالتَّمْرَةُ وَالتَّمْرَتَانِ». قَالُوا:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲٤۸۸).

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٣٠٦٢)، قال أبو عيسى: "هذا حديث حسن صحيح"، وصحَّحه الألباني.

<sup>(</sup>٣) قواعد التفسير (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٤٥٣٩).



فَمَا الْمِسْكِينُ -يَا رَسُولَ اللهِ-؟ قَالَ: «الَّذِي لا يَجِدُ غِنَى يُغْنِيهِ، وَلاَ يُفْطَنُ لَهُ، فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ، وَلاَ يُفْطَنُ لَهُ، فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ، وَلاَ يُفْطَنُ لَهُ، فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ، وَلاَ يَسْأَلُ النَّاسِ شَيْئًا»…

- عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على في قوله ﴿وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابَ سُجَّدَا﴾
   [البقرة: ٥٨] قال: «دخلوا مُتَزَّحِفين على أَوْرَاكهم»، وفي قوله ﴿فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَ
   ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ﴾ [البقرة: ٥٩] قال: «قالوا حَبَّة في شَعْرة» (١٠).
- ٣) عن عبد الله بن عمر ها أنَّ النبيَّ اللهُ قال: « ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [المُطَففين: ٦] حتى يغيب أحدهم في رَشْحِه إلى أنصاف أُذُنيه » ".

الصُّورة الثالثة: توضيح المُشْكِل: بأن يُشْكِل على الصَّحابَة ﴿ آية فيوضِّحها لهم ببيان أنَّ النصَّ عامُّ خصَّصه نصُّ آخر، أو مُطْلَق قَيَّده نصُّ آخر، أو غيرذلك:

- ١) كما في آية الظُّلم: ويصلح هذا المثال لنجعله ضِمن صُورة تخصيص العامِّ.
  - ٢) وآية الصَّوم التي بيَّنها النبيُّ وَلَيْكُ لِعَدِيِّ بن حاتم عَيْنُك .
- ٣) وعن نُعَيم بن عبد الله المُجْمِر أن محمَّد بن عبد الله بن زيد الأنصاريَّ (وعبد الله بن زيد هو الذي كان أُري النِّداء بالصَّلاة) أخبره عن أبي مسعود الأنصاريِّ عِنْفُ قال: أتانا رسول الله بني ونحن في مجلس سعد بن عُبادة عِنْف، فقال له بشير بن سعد عنف : أَمَرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك؟ فسكت رسول الله بني حتى تمنينا أنه لم يسأله. ثم قال رسول الله بني : «قولوا اللهمَّ صلِّ على محمَّد وعلى آل محمَّد تمنينا أنه لم يسأله. ثم قال رسول الله بني : «قولوا اللهمَّ صلِّ على محمَّد وعلى آل محمَّد

(۱) البخاري (۱۶۷۹)، مسلم (۲۳۵۷).

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٢٩٥٦)، وصحَّحه الألباني، والحديث في البخاري (٣٤٠٣) بلفظ مُقارب.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٩٣٨).



كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمَّد وعلى آل محمَّد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام كما قد عَلِمْتُم»...

عن ابن أبي مُلَيْكَة أنَّ عائشة عن زوج النبيِّ الله كانت لا تسمع شيئًا لا تعرفه إلا رسول راجعت فيه حتى تعرفه، وأن النبيَّ الله قال: «من حُوْسِبَ عُذِّب». قالت: قلت: يا رسول الله جعلني الله فداءك. أليس يقول الله كان ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ وبِيَمِينِهِ ٤ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق:٧-٨]. قال: «ذاكِ العَرْضُ. يُعْرَضون، ولكن من نُوْقِشَ الحسابُ هَلك» "كما تدخل هذه الصُّورة في تخصيص العامِّ.

٥) عن سعد بن أبي وقاص هيئ قال: كان رسول الله الله يعودني عام حَجَّة الوداع من وَجَع اشتدَّ بي فقلت: إني قد بلغ بي من الوَجَع، وأنا ذو مال، ولا يَرِثُني إلا ابنة، أفأتصدَّق بثُلُثي مالي؟ قال: «لا». قلت: بالشَّطْر؟ فقال: «لا». ثم قال: «الثُّلث، والثُّلث كبير، أو كثير» أو كثير» قال ابن حَجَر: "وفيه تقييد مُطْلَق القرآن بالسُّنة؛ لأنه قال سبحانه وتعالى همِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَا أَوْ دَيْنِ السَّاء: ١١] فأَطْلَق، وقَيَّدت السُّنَة الوصيَّة بالثُّلُث" ناه.

(۱) مسلم (۸۳۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٠٣).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٢٩٥).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٥/ ٣٦٨).



الصُّورة الرابعة: أن يَرِدَ من كلامه ﷺ ما يصلح أن تفسَّر به الآية مع أنَّ الآية لم يَرِد لها ذِكْرِ في حديثه ﷺ ، ومن أمثلته:

الصُّورة الخامسة: يسأل النبيُّ اللَّيُّةِ أصحابه عن الآية ثم يفسِّرها لهم، أو هو يُسأل:

الصُّورة السادسة: يفصِّل وَ الخلاف الواقع بين أصحابه هُ في الآية، وذلك ببيان المُبْهَم في الآية، أو الإخبار عن المعنى:

مثاله ما جاء عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ عِلَيْكَ قال: امْتَرى رجل من بني خُدْرة ورجل من بني عمرو بن عوف في المسجد الذي أُسِّس على التقوى، فقال الخُدْرِي: هو مسجد رسول الله

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٤٣١).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۸).



رَالِيَّانَةِ، وقال الآخر: هو مسجد قُبَاء، فأتيا رسول الله رَالِيَّانَةِ في ذلك، فقال: «هو هذا -يعني مسجده-، وفي ذلك خير كثير»(١٠).

الصُّورة السابعة: أحيانًا يكتفي ﷺ بمجرد قراءة الآية، وتبيِّن ملابسات الرواية معنى من معانى هذه الآية:

- 1) عن ابن عَبَّاس الله قال: قال النبيُّ الله وهو في قُبَّة -أي في خيمة في بَدَر-: «اللَّهُمَّ إِنِّ اللَّهُمَّ إِنْ شِئْتَ لَمْ تُعْبَدْ بَعْدَ الْيَوْمِ»، فأخذ أبو بكر على بيده فقال: أَنْشُدُكَ عَهْدَكَ وَوَعْدَكَ، اللَّهُمَّ إِنْ شِئْتَ لَمْ تُعْبَدْ بَعْدَ الْيَوْمِ»، فأخذ أبو بكر على بيده فقال: حسبك يا رسول الله، فقد أَلْحَحْتَ على ربِّك. وهو في [يَثِبُ]الدِّرْع، فخرج وهو يقول: ﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْجُمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ [القمر: ٤٥] ".
- ٢) عن عائشة عليهم في المسجد،
   ثم حَرَّمَ التِّجارة في الخَمْر ".

الصُّورة الثامنة: أن يتأوَّل ﷺ القرآن فيعمل به، وعمله به ينبئنا عن المواضع المناسبة لهذا العمل:

<sup>(</sup>١) نسبة إلى فَدَك، قرية بالحجاز، بينها وبين المدينة يومان، أو ثلاثة أيام. معجم البلدان (٤/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۹۱۵).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٠٨٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٠٨٤).



واليهود والمسلمين، وفي المجلس عبد الله بن رَوَاحة ﴿ يُنُّكُ ، فلما غشيت المجلسَ عَجَاجَةُ الدَّابَّة -أي الغُبار الذي تثيره الدَّابَّة عند حركتها- خَمَّر عبد الله بن أُبَى أنفَه بردائه، ثم قال: لا تُغَبِّروا علينا. فسلَّم رسول الله عليه عليهم، ثم وقف، فنزل فدعاهم إلى الله على، وقرأ عليهم القرآن، فقال عبد الله بن أبي بن سلول: أيها المَرْء إنه لا أحسن ممَّا تقول. إن كان حقًّا فلا تؤذنا به في مجالسنا، ارجع إلى رَحْلِك فمن جاءك فاقْصص عليه. فقال عبد الله بن رواحة والمشركون واليهود حتى كادوا يَتَنَاوَرُونَ، فلم يزل النبي ﷺ يُخَفِّضُهم حتى سَكَنُوا، ثم رَكِب النبيُّ اللَّهِ وَابَّته، فسار حتى دخل على سعد بن عبادة على ، فقال له النبيُّ اللَّهِ: «يا سعد، ألم تَسْمَع ما قال أبو حُبَاب -يريد عبد الله بن أُبى - قال: كذا وكذا». قال سعد بن عبادة ﴿ يَا رَسُولَ اللهِ، اعْفُ عَنْهُ وَاصْفَحْ عَنْهُ، فَوَالَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ لَقَدْ جَاءَ اللهُ اللهِ بِالحَقِّ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ، لَقَدِ اصْطَلَحَ أَهْلُ هَذِهِ البُحَيْرَةِ عَلَى أَنْ يُتَوِّجُوهُ فَيُعَصِّبُوهُ بِالعِصَابَةِ، فَلَمَّا أَبَى الله عَلَى ذلك بالحق الذي أعطاك الله شَرِقَ بذلك، فذلك فَعَل به ما رأيتَ. فعفا عنه رسول الله والله وكان النبيُّ والله وأصحابه يَعْفُون عن المشركين وأهل الكتاب، كما أمرهم الله عَنَّه، ويصبرون على الأذى. قال الله عَنَّا: ﴿ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشُرَكُوٓاْ أَذَى كَثِيرَا ﴾ الآية [آل عمران:١٨٦]، وقال الله على: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْل ٱلْكِتَابِ لُو يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعُدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدَا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴿ [البقرة:١٠٩]. إلى آخر الآية، وكان النبيُّ ربينًا يَتَأَوَّلُ العفوَ ما أَمَرَه الله على به، حتى أَذنَ الله على فيهم، فلما غزا رسول الله والله



بَدْرًا، فَقَتَلَ الله عَلَى به صَنادِيدَ كفَّار قريش، قال ابن أبي سَلُول ومن معه من المشركين وعبدة الأوثان: هذا أمر قد تَوَجَّه. فبايَعوا الرَّسُول اللَّي على الإسلام، فأسلموا (...

الصُّورة التاسعة: أن يذكر والله ما يؤكِّد كلامه من القرآن الكريم:

فعن أبي هريرة ﴿ يُسُكُ قال: قال رسول الله ﴿ قَالَ الله تعالى: أَعْدَدْتُ لِعِبَادِيَ الصَّالِحِينَ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ، وَلَا أُذُنٌ سَمِعَتْ، وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ ». فاقرؤوا إن شئتم: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِى لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة:١٧] ".

الصُّورة العاشرة: التفسير النَّبَوي بالمثال:

ومن ذلك ما جاء من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جَدِّه عن النبيِّ الله قال: «يحضر الجمعة ثلاثة: فرجلٌ حضرها يَلْغو، فذاك حظُّه منها، ورجِل حضرها بدُعاء، فهو. رجل دَعَا الله على، فإن شاء أعطاه، وإن شاء مَنعَه، ورجل حضرها بإنصاتٍ وسُكوت، ولم يَتَخطَّ رقبة مسلم، ولم يؤذٍ أحدًا، فهي كفَّارةٌ إلى الجُمُعة التي تليها، وزيادة ثلاثة أيام، فإن الله على يقول:

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۵۹۲).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٢٤٤)، وقال شيخنا المحقِّق عبد الله يوسف الجديع: "ذُكِرت (الصورة التاسعة) في جملة التفسير النبوي، وسِيق لها حديث أبي هريرة وسي في صِفة الجَنَّة، وفي آخر الحديث: اقرؤوا إن شئتم...إلخ، وعُدَّ هذا الطَّرَف من جملة بيان النبيِّ على وليس كذلك، بل هذه الجملة مُذرَجة في الحديث من كلام أبي هريرة وسي من الأعرج، صريحًا في رواية البخاري (٢٠٥١) نصُّها، قال: حدثنا علي ابن عبدالله، حدثنا سفيان، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن رسول الله على عن أبي هريرة وتعالى: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر». قال أبو هريرة وسي "اقرؤوا إن شئتم: ﴿ فَلَا تَعُلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةً أَعُيُن ﴾ [السجدة: ١٧]".



﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ وَ عَشْرُ أَمْثَالِهَ أَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]» (() فإنه بيَّن أنَّ النبيَّ سَلَيْ فسَّر الآية بصورة من الصُور الدَّاخلة في معناها من باب التَّمثيل.

الوجه الثاني: تفسير النبي الله المستنبط من القرآن الكريم (احتمالاً):

وذلك بأن يجد الباحث في السُّنَة نصًّا يدلُّ على أنَّ النبيَّ بَيْ السَّنَ مِن القرآن، أو فصَّل به شيئًا فَهِمَه من القرآن، ولم يكن ذلك توقيفيًّا، أي: لم يُعَلِّمُه الله -جلَّ وعزَّ- مباشرة أو بواسطة المَلك، وإنما فَهِمَه واجتهد في بيانه للنَّاس، "وهذا أسلوب لطيف عُنِي به الحافظ ابن كثير في تفسيره" وهذا الوجه في حقيقته إنما هو صنيع المفسِّر، ونتيجة لإعْمَال فِكُره في تفسير القرآن بما عَلِمَه من سُنَّة النبيِّ النبيِّ اللهُ .

اذكر أمثلة تبيِّن هذا الوجه.

الجواب: من أمثلة هذا الوجه ما يأتي:

المثال الأول: ومن هذا النوع قولُه على: «أقرب ما يكون العبد من ربَّه وهو ساجد» وبما استنبطه من قوله تعالى: ﴿ وَٱسۡجُدُ وَٱقۡتَرِب ﴾ [العلق: ١٩]، كذا قيل، ولا أظنُّ قول النبيِّ على الظنِّ أنه كان توقيفيًّا؛ لأن الآية تتحدَّث عن الاقتراب بالسُّجود، لا عن أعلى درجات الاقتراب، وهو نصُّ الحديث.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (٢ / ٢١٤) (٢٠٠٢)، قال شعيب الأرناؤوط: "إسناده حسن".

<sup>(</sup>٢) تفسير النبي والله للشيخ سلمان العودة (ص: ٤٢) -الكتاب منزل في موقعه الإسلام اليوم-.

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١٩٣١)، مسلم (١٣٦٩)، واللفظ له.



الصَّلاة الوسطى الواردة في قوله تعالى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوٰةِ ٱلْوُسُطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وفي القرآن الكريم آية تدلُّ على هذا، وهي قوله تعالى: ﴿ يَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَغُذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَننُكُمْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلحُّلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّتِ مِّن قَبْلِ صَلَوٰةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ مَلَكَتُ أَيْمَننُكُمْ وَٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَاءِ ﴾ [النور: ٥٥]، فيمكن أن يُستأنس بهذه الآية على أن الرَّسُول السَّلة الوسطى هي صلاة العصر من القرآن الكريم، فهذه الآية تدلُّ على أن الأوقات تبتدئ بالفجر وتنتهى بالعشاء . . . إذًا يكون الوقت الأوسط هو العصر .

والاستنباط منه والمنا المتمال فقط على أن قوله: «صلاة العصر» يحتمل فيها الإدراج.

الوجه الثالث: تفسير أسباب النزول للقرآن الكريم:

وسيأتي الكلام عن أسباب النزول في القِسم الثالث من هذا الكتاب، ولنعجِّل بقضاء ما يُشبع فُضُولَنا لمعرفة تأثير أسباب النزول في فَهْم القرآن، وإنما أوردته مع أنه نَقْل صحابيٍّ إلا أن الحدث فيه وقع العهد النَّبُوي، فنضرب على ذلك مثالاً:

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضُلَا مِّن رَّبِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٨]، ما المقصود بالفضل؟ يحتمل أن يكون الفضل السِّيادة والرِّفعة، كما في قوله تعالى ذِكْرُه: ﴿ وَأَنِى فَضَلْتُكُمُ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٧]، ويحتمل أن يكون الفضل الخصال الكريمة، كما في قوله تعالى جده: ﴿ وَلَا تَنسَوا الْفَضَل بَيْنَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، ويحتمل أن يكون الفضل الأجرة، ومن معاني جده: ﴿ وَلَا تَنسَوا الْفَضَل بَيْنَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، ويحتمل أن يكون الفضل الأجرة، ومن معاني الفضل: التجارة، فعن ابن عَبَّاس ﴿ قال: كانت عُكاظُ (بضم المهملة وتخفيف الكاف وفي آخره ظاء مشالة)، ومَجِنَّةُ (بفتح الميم وكسر الجيم وتشديد النون)، وذو المَجازِ (بفتح الميم وتخفيف الجيم وفي آخره زاي) أسواقًا في الجاهلية، فتأثّموا أن يتَّجروا في المواسم –يعني مواسم الحج – فنزلت: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضُلَا مِن رَبِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٨] في مواسم الحج – فنزلت: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضُلَا مِن رَبِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٨] في



مواسم الحج» (،، أي ليس عليهم جناح أن يذهبوا للحج ويتاجروا فيه، فبيَّن سببُ النُّزُول معنى الآية، وقوله: (في مواسم الحج) تفسيرٌ من ابن عَبَّاس ، ظنه بعضهم قراءة، وذكره كذلك بناء على هذا الوهم.

ومما يدل على أن الفضل في سياقه يراد به التجارة قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي الْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة ١٠]، ﴿عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْل ٱللَّهِ ﴾ [المزمل ٢٠].

الوجه الرابع: تفسيرُ القرآن بالسيرة النّبويّة والشمائل المصطفوية للقرآن الكريم: ومن ذلك أنه لما سئلت عائشة عن خلقه بين ، قالت: «فإن خُلُق نبي الله بين كان القرآن» ويقول جابر في في حديثه الطويل في سياق حجة النبي بين : "ورسولُ الله بين أظهرنا، وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله، وما عمل به من شيءٍ عملنا به ""، أي: في الحج، وغير الحج، فالاهتداء بالقرآن، والعمل به يعد تفسيرًا عمليًا، وهنا نستطيع أن نقول: إن النبي بين وسلم فَسَر القرآن كاملاً؛ لأن حياته -أقوالاً، وأعمالاً، وتقريراتٍ - كانت تفسيرًا للقرآن الكريم؛ وبذا نفهم قول ابن تَيْمِيّة في: «كان النبي بين لأصحابه معاني القرآن الكريم، كما يبين لهم ألفاظه، وقول الله تعالى: ﴿وَأَنزَلُنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكُرَ لِثُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ القرآن الكريم، كما يبين لهم ألفاظه، وقول الله تعالى: ﴿وَأَنزَلُنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكُرَ لِثُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ الْمَاهِمُ وَلَعَامُهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]، يتناول هذا وهذا» ".

<sup>(</sup>١) البخاري (١٩٥٥).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۸۲۱).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٩٢٢).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١٣/ ٣٣١).



ولذا قال أبو عبد الرحمن السُّلَمي على: حدثنا من كان يقرئنا من أصحاب النبي الله وانهم كانوا يقترئون من رسول الله الله عشر آياتٍ، فلا يأخذون في العشر الأخرى، حتى يعلموا ما في هذه من العلم، والعمل، قالوا: فعلمنا العلم، والعمل» (١٠).

عدِّد الأعمال النَّبُويَّة التي تعد تفسيرًا للقرآن.

الجواب: من أمثلة أعمال الرَّسُول واللَّهِ التي هي تفسير للقرآن:

- 1) صلاته عليه الصلاة والسلام، فقد صلَّى، وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلي» والصلاة كلها داخلة تحت قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣]، وصلاته تفسير لهذه الآبة.
- حجه عليه الصلاة والسلام، فقد حبَّج وأدى المناسك كلها؛ من الإحرام، والطواف، والسعي، والوقوف، والنحر، وغيرها... وقال: «لتأخذوا مناسككم» (")، فكل أعمال الرَّسُول السعي، والحج داخلة في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلِلَهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ﴾ [آل عمران: ٩٧].
- ٣) ومن الأمثلة التفصيلية لذلك: قول الله تعالى: ﴿ أَقِيمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ عَسَقِ النَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۖ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودَا ﴾ [الإسراء: ٧٨]، هذه الآية تحدد مواقيت الصلوات الخمس، وقد أتاه على سائل يسأله عن مواقيت الصلاة، فلم يرد عليه شيئًا: فأقام الفجر أي صلاة الفجر حين انشق الفجر أي الضوء الساطع في الأفق والنَّاس لا يكاد يعرف بعضهم بعضًا، ثم أمره فأقام بالظهر حين زالت الشمس، والقائل يقول: قد انتصف النهار، وهو كان أعلم منهم، ثم أمره فأقام بالعصر والشمس مرتفعة، ثم أمره فأقام بالمغرب

<sup>(</sup>١) أحمد (٢٣٥٢٩)، وقال الأرناؤوط: "إسناده حسن".

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٣١).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣١١٥).



حين وقعت الشمس، ثم أمره فأقام العشاء حين غاب الشفق، ثم أخَّر الفجر من الغد، حتى انصرف منها والقائل يقول: "قد طلعت الشمس أو كادت"، ثم أخَّر الظهر حتى كان قريبًا من وقت العصر بالأمس، ثم أخَّر العصر حتى انصرف منها والقائل يقول: "قد احمرَّت الشمس"، ثم أخَّر العمر حتى كان عند سقوط الشفق، ثم أخَّر العشاء حتى كان ثلث الليل الأول، ثم أصبح فدعا السائل، فقال: «الوقت بين هذين»...

فكل الوجوه الأربعة السابقة شرح للقرآن الكريم، ولذلك قال الشَّافِعي على: "جميع ما تقوله الأمة شرح للسنة، وجميع السنة شرح للقرآن"، وقال أيضًا: "جميع ما حكم به النبي فهو مما فهمه من القرآن".

(۱) مسلم (۱۳۳٦).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى (١٣/ ٣٦٣)، ونقله ابن كثير في التفسير (١/ ٤)، والسُّيُوطِي في الإِتقان (٢/ ٣٣٠).



## المبحث التاسع: مقدار التفسير النَّبوي للقرآن الكريم (١):

ما مقدار التفسير النَّبُوي للقرآن؟ أو كم نسبة هذا التفسير مقارنة بغيره من المصادر الأخرى؟

الجواب: في هذه المسألة ثلاثة أقوال:

القول الأول: لم يفسر النبي الشيئة إلا شيئًا قليلاً، وممن ذهب إلى هذا القول السُّيُوطِي على، حيث قال: «الذي صح من ذلك قليلٌ جدًا، بل أصلُ المرفوع منه في غاية القلة» واستدلوا على هذا بحديث عائشة عائشة عائشة عائشة على هذا بحديث عائشة عائشة على هذا الطاهر بن عاشور على في ظاهر عبارته وممن ذهب إلى هذا الطاهر بن عاشور على في ظاهر عبارته ...

القول الثاني: فسّر النبيُّ اللَّيُ جميعَ القرآن، ويُنسَب هذا الرأي لابن تَيْمِيَّةَ ﴿ وهو ما فهمه الشُّيُوطِي ﴿ مين قال: ( وقد صرَّحَ ابن تَيْمِيَّةَ ﴿ ... وغيرُه بأن النبي اللَّهُ بين لأصحابه السُّيُوطِي جميعَ القرآن، أو غالبه ( )، ومن أدلةِ هذا القول:

<sup>(</sup>١) انظر: بسطًا لهذه المسألة في: التفسير والمفسِّرون (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٣) أبو يعلى (٢٥١٨)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ٩): «رواه أبو يعلى، والبزار بنحوه، وفيه راو لم يتحرر اسمه عند واحد منهما، وبقية رجاله رجال الصحيح»، وقال محقق مسند أبي يعلى: "إسناده ضعيف، لجهالة فلان بن محمد بن خالد".

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١/ ٩).

<sup>(</sup>٥) الإتقان (٢/ ٣٩٥).



أولاً: عن عمر بن الخطاب عن قال: «كان آخِرُ ما نزل من القرآن آية الربا، وإن نبي الله عن عمر بن الخطاب عن قال: «كان آخِرُ ما نزل من القرآن آية الربا، وإن نبي الله عن قبض قبل أن يفسرها، فدعوا الربا، والريبة» ووجه الدلالة: «أنه كان يفسِّر هذه الآية لسرعة موته بعد نزولها» وترى أن هذا الوجه للدلالة ضعيف، فإن عدم تفسيره لها لا يدل على تفسيره لكل آية؛ إذ قد يترك تفسير آياتٍ لعدم الحاجة إلى تفسيرها.

ثانيًا: حديث أبي عبد الرحمن السلمي والسابق في تَعَلُّم الصَّحابَة للقرآن الكريم. ثالثًا: وردّوا على الاستدلال بحديث عائشة والسناد المستدلال بالمستدلال بعديث عائشة والمستدلال بعديث عائشة والسناد بالآتي:

- ۱) بضعفه، وبأنه «حديث منكرٌ، كما قاله ابن كثير »(۳)، فهو معلول، ففي إسناده محمد بن جعفر الزبيري، ضعيفٌ، لا يُحتج بحديثه.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطَّبَرِي (۳/ ۱۱۰)، ابن ماجه (۲۲۷٦)، وصححه الألباني، أحمد (۲٤٦)، وقال الأرناؤوط: «حسن، رجاله ثقات رجال الشيخين»، قال ابن تيمية في الفتاوى الكبرى (٦/ ٤٤): «وهذا مشهور، محفوظ، صحيح عن عمر الشيخين».

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) الإتقان (٢/ ٥٣٩).



كان إنما أنزل إليه على الذكر ليترك للناس بيان ما أنزل إليهم، لا ليبين لهم ما أنزل إليهم" وتفسير مجمله، اليهم" وتفا ابن عَطِيَّة على: «ومعنى هذا الحديث في مُغَيَّباتِ القرآن، وتفسيرِ مجمله، ونحو هذا مما لا سبيل إليه إلا بتوفيق من الله تعالى» ونقد ابن عاشور على هذا التأويل القول الثالث: الجمع بين القولين:

لا تنافي بين القولين، فقول الشُيُوطِي على صحيحٌ، إن نظرنا إلى مجرد الأقوال المباشرة لبيان المعنى، أما لو نظرنا إلى ما سبق من الوجوه الأربعة لتفسيره بين وإلى أنَّ سيرة النبي بين تُعَدُّ بيانًا للقرآن، فتوضحه، وتفسره، وأن حياته هي التطبيق العلمي العملي للقرآن الكريم، فإن تفسير النبي بين بموجب ذلك يصبح واسعًا جدًّا، إن لم نجزم بأنه بين قد فسر القرآن كله -بهذا الاعتبار - لأصحابه رضوان الله عليهم.

(١) تفسير الطُّبَرِي (١/ ٦٢).

(٢) المحرر الوجيز (١/ ٤١).

(٣) انظر: التحرير والتنوير (١/ ٢٤، ٢٤).



ما حكم أن يفسر أحد آية قد فسرها النبي واللها ؟

قاعدة (١): تفسيرالنبي الشيئ بالمثال، لا يمنع غيره من الأقوال:

قاعدة (٢): تفسير النبي ﷺ لا يمنع من اجتهادٍ في فهم الآية إذا كانت مما يسوغ الاجتهاد في تفسيرها:

فهاتان قاعدتان مرتبطتان توضحان تفصيل معاني الآيات واستنباط ما تحتمله من فهم متجدد، وتفريع ما يندرج تحت عموماتها، فقد ترك النبي الله للأمة ذلك لتستنبطه يومًا بعد يوم، وعصرًا بعد عصر...وما زال القرآن يستنبط منه الجديد فهو (لا تنقضي عجائبه، ولا يَخْلَق على كثرة الرد)، ومعنى (لا يخلق) أي لا يتقادم، ولا يبلى حتى يضجر منه النّاس، ويودون استبداله، بل القرآن تكتشف عجائبه المتجددة كلما تقادم الزمان.

ما شروط قبول الاجتهاد في فهم آية ما فسرها النبي واللها ؟

الجواب: حتى تتضح القاعدتان، فينبغي أن نقرر أن تفسير النبي الله لا يمنع فهمًا آخَرَ للآية بثلاثة شروط: أن تحتمل الآيةُ ذلك التفسير، وأن تكون مما للعقل والاجتهاد فيها مسرح، بألا تتضمن ذكر شيء من الغيبيات وما في حكمها، وألا يعود ذلك التفسير على التفسير النّبوي بالنقض، وذلك أن التفسير النّبوى له حالتان:

الحالة الأولى: لا يجوز الزيادة على التفسير النَّبَوي؛ لأنه إما أن يكون بيانًا لنصِّ لا يحتمل التأويل، وإما أن يكون كلامًا عن أمرٍ غيبيٍّ، لا مجال للرأي فيه:



فمثال مالا يحتمل التأويل: قول الثعالبي (ت٥٧٥هـ): "والحق الذي تقتل به النفس قد فسره النبي النهي قوله: «لا يحل دم المسلم إلا بإحدى ثلاث خصال: كفرٌ بعد إيمان، أو زنى بعد إحصان، أو قتل نفس» " ففسر قول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَا بِاللَّهُ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَا بِنَّ مثل آية الحرابة، ويدخل هنا: كل ما خصصه النبي النه من عامٌ بعد التأكد من أنه تخصيصٌ، وليس تنصيصًا، فالتخصيص يلغي العموم فيما تعارضا فيه، وأما التنصيص على بعض أفراد العام فلا يلغيه.

ومثال الأمر الغيبي الذي لا مجال للرأي فيه: ما جاء عن مسروق، قال: سألنا عبد الله (ابن مسعود) ومثل الأمر الغيبي الذي لا مجال للرأي فيه: ما جاء عن مسروق، قال: أموتاً بَل أَحْيَاء عند رَبِّهِم مسعود) ومثل عن هذه الآية: ﴿وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمُوتَا بَلُ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِم يُرْرَقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩] قال: أما إنا سألنا عن ذلك، فقال عنه: «أرواحهم في جوف طير خُضْر، لها قناديلُ معلقةُ بالعرش، تَسْرَحُ من الجنة حيث شاءت، ثم تأوي إلى تلك القناديل، فاطلّع إليهم ربهم اطلّاعة، فقال: هل تشتهون شيئًا؟ قالوا: أي شيء نشتهي؟ ونحن نسرح من الجنة حيث شئنا. ففعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنهم لن يُتركوا من أن يُسألوا، قالوا: يا ربِّ، نريد أن تَرُدَّ أرواحنا في أجسادنا حتى نُقتلَ في سبيلك مرةً أخرى. فلما رأى أنْ ليس لهم حاجةٌ تُركوا» فإن الحياة المذكورة في الآية قد فسرها الحديث، فلا مجال فيها للاستنباط.

(١) تفسير الثعالبي (٢/ ٣٤٠)، والحديث رواه أبو داود (٢٠٠١) بلفظ: " لا يَحِلُّ دَمُ امريً مسلم إلا بإحدَى ثلاثٍ:

رجل كَفَرَ بعدَ إسلام، أو زنَى بعدَ إحصانٍ، أو قتَلَ نفسًا بغيرِ نفس"، قال الأرناؤوط: "إسناده صحيح"، أما اللفظ الذي ذكره الثعالبي، فقد رواه أبو دواد حكاية عن الإمام أحمد.

(۲) مسلم (۹۱۹).



الحالة الثانية: تجوز الزيادة على التفسير النّبوي، بأن يَرِد هذا التفسير فينصَّ على صورٍ بعينها في معنى الآية، دون أن يمنع من استنباط معانٍ أخرى يفهمها المفسر بالاستنباط الاجتهادي الصحيح، وذلك لأن النبيّ الله ذاته علمنا الاستنباط من القرآن الكريم، ونفهم من الإطار العام أن تفسيره ومن ضربٌ لمثال، فلا يمنع أمثلةً أخرى إلا أن ما ضربه المثلة الأمثلة له أولوية الذكر، ومن أمثلة ذلك:

المثال الأول: عن عقبة بن عامر وضع يقول: سمعت رسول الله وهو على المنبر يقول: « ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةِ ﴾ [الأنفال: ٦٠] ألا إن القوة الرمي، ألا إن القوة الرمي، الا إن القوة الرمي، الله القوة الرمي " ( ) .

والمراد الرمي بكل شيء، سواء أكان بالسهام، كما في وقتهم، أم بالمدفعية، والطائرات، والصواريخ، كما في عصرنا، ففي نحو هذا يتسع الأمر لاستنباط جديد، يضاف إلى ما قرره النبي الله الذي يتسع معنى القوة لما هو أكثر من الرمي، ولكن النبي الله الله على أعلى أنواع القوة.

المثال الثاني: ما جاء في تفسير: ﴿ وَءَا خَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمَّ ﴾ [الجمعة: ٣]:

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مُنْ قَالَ: كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ ﴿ فَأَنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْجُمُعَةِ ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ ﴿ ، قَالَ: قُلْتُ: مَنْ هُمْ - يَا رَسُولَ اللهِ - ؟ فَلَمْ يُرَاجِعْهُ حَتَّى سَأَلَ ثَلاثًا، وَفِينَا سَلْمَانَ اللهُ رِسِيُ ﴿ فَالَمْ يَرَاجِعُهُ مَ مَا لَكُ اللهِ اللهِ يَلِي يَدَهُ عَلَى سَلْمَانَ ﴿ فَكُ مَ قَالَ: «لَوْ كَانَ الإيمَانُ عِنْدَ الثُّرِيَّا لَنَالَهُ رِجَالٌ - أَوْ رَجُلٌ - مِنْ هَوُلاَءِ ﴿ ""، ولا يمنع هذا التفسير ما نقله كَانَ الإيمَانُ عِنْدَ الثُّريَّا لَنَالَهُ رِجَالٌ - أَوْ رَجُلٌ - مِنْ هَوُلاَءِ ﴾ ""،

(٢) البخاري (٤٨٩٧)، وينبغي التنبه لقول أبي هريرة وشنك: (فأنزلت عليه سورة الجمعة) فإن الظاهر أنه يعني قُرئت، فإن المظنون أنها نزلت من قبل، أو لعل هذه الآية من تلك السورة هي التي نزلت، وليس المراد جميع السورة، وهذا التأويل الثاني ذكره ابن حجر على فتح الباري (٨/ ٦٤٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۸٤).



الطُّبَرِي عِلى فيها من أنهم العجم، أو جميع من دخل في الإسلام من بعد النبيّ عليه كائنًا من كان إلى يوم القيامة ٠٠٠٠.

المثال الثالث: حديث المغضوب عليهم والضالين، فكلها غير مانعةٍ من دخول غير الصور التي ذكرها النبي وَلَيْكُنَّهُ فِي معاني الآيات.

وفي ذكر هذه القاعدة يقول الشيخ الطالب زيدان -وفَّقه الله-:

تَـفْسِيرُه صلَّى عَلَيْهِ اللهُ لا يَمْنَع التَّفْسيرَ مِنْ سِواهُ مَا دَام مَبْنِيًا عَلَى أَسَاسِ صَحِيح الإجْتِهَادِ والقِياسِ وقال سعيد بن دحباج في شروط قبول التفسير بعد تفسير النبيِّ وَاللَّهُ عَلَيْكُ :

على البيان النَّبَوي بالنقضَ

ولمْ يكن بيانَ أمر غيبي فذاك لا اجتهادَ دونَ ريب ومشلُهُ في منعِهِ ما قيلا بأنه لا يَحْتملُ تأويلا ولا يُسؤَوَّل بعد ذا في العَسرْضِ

(١) تفسير الطَّبَرِي (٢٣/ ٣٧٥).



# المبحث الحادي عشر: مكانة التفسير النَّبَوي فيما جاز فيه الاستنباط بعد تفسير النبي اللَّهُ:

ما مكانة التفسير النَّبُوي فيما جاز فيه الاستنباط بعد تفسير النبي المُنْتَاة ؟ وما مكانة استنباط غيره والمُنْتَاة ؟

الجواب: يكون تفسير النبيِّ الله في المقدِّمة وهو ما صنعه علماؤنا من المفسِّرين كما في عبارة البيهقي السابقة، ومن الأمثلة التي لا يُفْهَم من التفسير النَّبوي فيها الحَصْر غير أن للتفسير النَّبوي الأوْلَويَّة: تفسير المغضوب عليهم والضاليِّن: فذكر القُرْطُبِي الله أربعة أقوال فيهما:

فالجمهور أن المغضوب عليهم اليهود، والضالين النّصارى: وجاء ذلك مفسّرًا عن النبيّ في حديث عَديِّ بن حاتم على وقصّة إسلامه، وشهد لهذا التّفسير أيضًا قوله سبحانه في اليهود: ﴿وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴿ [البقرة: ٢١]، وقال في النّصارى: ﴿قَدْ ضَلُواْ مِن قَبُلُ وَأَصَلُواْ كَثِيرًا وَضَلُواْ عَن سَوآءِ ٱلسّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وقيل: المغضوب عليهم: المشركون، والضالين: المنافقون، وقيل: المغضوب عليهم: هو من أسقط فَرْض هذه السُّورة في الصّلاة، والضالين عن بَرَكة قراءتها حكاه السُّلمي ﴿ في حقائقه ﴿ وليس بشيء، قال المَاوَرْدِيُّ ﴿ في: وهذا وجه مردود؛ لأن ما تعارضت فيه الأخبار، وتقابلت فيه الآثار، وانتشر فيه الخلاف، لم يُجُزْ أن يُطْلَق عليه هذا الحُكْم، وقيل: المغضوب عليهم باتّباع البِدَع، والضّالين عن سُنَن الهدى، قلت: وهذا حَسَنٌ، وتفسير النبيِّ في أَوْلَى، وأعلى، وأحسن " ﴿ ...

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير السلمي (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير القُرْطُبِي (١/ ١٩٣).



### أسئلة تَقويمِيَّة:

س١: لماذا جُعلِت السُّنَّة النَّبويَّة مصدرًا من مصادر التفسير؟

س٧: بم فسَّر الإمام الشَّافِعيُّ على الحِكمة؟ ولماذا اقترن ذكرها بالكتاب؟

س٣: وضِّح مكانة تفسير السُّنَّة للقرآن.

س٤: كيف نتعامل مع ما صدر عن النبيِّ وَالنَّيْ تُو قيفيًّا كان أو توفيقيًّا؟

س٥: كيف تَرُدُّ على الطاعنين على السُّنَّة المطهَّرة، مستدلِّين بحديث: «أنتم أعلم بأمر دنياكم»؟

س٦: هل كل ما صدر عن النبي عليه من الأقوال والأفعال يعد تشريعًا؟ وضح ذلك.

س٧: اذكر الكتب التي اهتمت بذكر تفسير القرآن بالسنة.

س٨: وضح كيف تكون كتب السُّنَّة النَّبويَّة من مصادر التفسير النَّبوي.

س ٩: ما نوع التفسير الوارد في كتب الحديث؟

س · ١: ماذا يقصد الشَّوْكانِيُّ عِلى بقوله: "ومن جملة التفاسير التي لا يُوْتَق بها تفسير ابن عَبَّاس ها"؟

س١١: ما أشهر الأحاديث الموضوعة في التفسير؟

س١٢: عرِّف الحديث المُرْسل، واذكر حُكْمَه.

س١٣ : اذكر مثالًا للمراسيل الواردة في التفسير؟

س ١٤: هل تصحُّ قصة الغرانيق؟ وما التَّخريج الصحيح لهذه القِصَّة؟



س ١ : عدِّد وجوه تفسير السُّنَّة النَّبُويَّة للقرآن الكريم.

س١٦: اذكر صُور تفسير القرآن بالسُّنَّة، مع مثال لكلِّ صورة.

س١٧: عدِّد الأعمال النَّبُويَّة التي تُعَدُّ تفسيرًا للقرآن.

س١٨ : كم نسبة التفسير النَّبُوي مقارنة بغيره من المصادر الأخرى؟

س١٩ : ما شروط قبول الاجتهاد في فَهْم آية ما فسَّرها النبيُّ إليَّكَ ؟

س ٢٠: ما مكانة التفسير النَّبوي فيما جاز فيه الاستنباط بعد تفسير النبيِّ النبيِّ اللَّيْدَ؟

#### المصدرالثالث

(الصَّحابَة) تفسير القرآن بما ورد عن الصَّحابَة &

المبحث الأول: أسباب تفسير القرآن بما ورد عن الصَّحابَة الله



## أسباب تفسير القرآن بما وردعن الصحابة





لماذا نفسِّر القرآن بما ورد عن الصَّحابَة ١٠٠٠

الجواب: لأسباب منطقية:

فالسبب الأول: أنهم المختارون لصُحبة أشرف الخلق الشيئة: وهذا الاختيار لم يكن عبثًا، وخاصَّة أن النبيَّ الشيئة خاتم النبيِّين، فلا بدَّ أن يكون حَمَلَةُ الوحي عنه في مستوى حَمْلِ رسالته بعده، وهنا لا عجب أن نرى أنَّ الله على أثنى عليهم بهذا المُقْتَضى في آيات كثيرة، منها:

ما النتيجة التي نَصِلُ إليها عند الجمع بين الآية [٩٦] والآية [١٠٠] من سورة التوبة في عدالة الصَّحابَة؟

الجواب: نتيجة الجمع بين الآيتين: أنَّ الصَّحابَة ﴿ لا يمكن أن يكونوا فاسقين، وهذا يعني أنَّهم عُدُول، وأن المُجْرم حقًا هو من لا يترضَّى عن السابقين من المهاجرين والأنصار مع أنَّ الله ﷺ رضي عنهم.

- ٢) ﴿ قُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ٓ أَشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ ۗ [الفتح: ٢٩].
- ٣) (۞ لَّقَدْ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَنبَهُمْ فَتْحَا قَرِيبًا﴾ [النتح: ١٨].



٤) ويبيِّن الله ﷺ في آية سورة الحديد أنَّ شرفَ هذه الصُّحبةِ حازه مَنْ آمن قبل الفتح، ومن آمن بعده: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنُ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولْلِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةَ مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٍ ﴾ [الحديد: ١٠].

الجواب: ذلك يعنى أنهم أولى النّاس بأن يُبَلّغوا ما بَلّغه رسول الله على، وهُمْ أولى النّاس بأن يقتدوا به، فيقتدي بهم غيرُهم حالاً، وفَهْمًا، وقالاً، وفي إرساء منهجيّة الأخذ من الصّحابة في يقول ابن عمر، وابن مسعود في: «من كان منكم مُتَأسّيًا، فلْيتأسّ بأصحاب رسول الله على يقول ابن عمر، وابن مسعود في: «من كان منكم مُتَأسّيًا، فلْيتأسّ بأصحاب رسول الله على فإنّهم كانوا أبر هذه الأمّة قلوبًا، وأعْمَقَها عِلمًا، وأقلّها تكلُّفًا، وأقومَها هَدْيًا، وأحسنها حالاً. قومٌ اختارهم الله في لصُحبة نبيّه على الهدى المستقيم». وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فَضْلَهم، واتبعوهم في آثارهم، فإنّهم كانوا على الهدى المستقيم».

السبب الثاني: لأنهم الطريقُ الوحيدُ للفهم الصَّحيح للقرآن الكريم:

<sup>(</sup>١) أحمد (٣٦٠٠)، وصحَّحه أحمد شاكر، وحسَّنه الألباني، والأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) هما أثران حسنان، متقاربان في اللفظ: أما أثر ابن عمر فرواه أبو نعيم في الحلية (١/ ٣٠٥)، واللفظ له، وأما أثر ابن مسعود ويشخ فرواه ابن عبد البَرِّ في جامع بيان العلم وفضله، طبعة دار ابن الجوزي (٢/ ٩٤٧)، وذكر الألباني في مشكاة المصابيح (١٩٣) أنه منقطع؛ لأنَّ قتادة لم يثبت له سماع من ابن مسعود ويشخ، وقال أبو الأشبال الزهيري (محقِّق جامع ابن عبد البَرِّ) عن أثر ابن عمر: "والحسن البصري، وإن كان ثبت له سماع من ابن عمر، إلا أنه مدلس، ولم يصرح بالسماع هنا، وعمر بن نبهان ضعيف، ولكني أرجو أن يرتقي الأثر بهذه المتابعة ".



وذلك أن القرآن الكريم فَهِمَه النبيُّ وَلَيْنَ ، وطَبَّقَه حقَّ التَّطبيق في الواقع، ونقل لنا ذلك الصَّحانة ﴾.

كيف نقل لنا الصَّحابَة تطبيقَ النبيِّ الشَّدُ للقرآن، مع أنَّ كلَّا منهم إنما نقل شيئًا محدودًا؟ الجواب: لأنَّ أصحاب النبيِّ الشَّدُ أصناف، كلُّ منهم نقل شيئًا من التطبيق النَّبُوي للقرآن الكريم:

الصِّنْف الأُوَّل: آله -وهم أزواجه، وذريته- إذ نقلوا لنا التطبيقَ النَّبَويَّ للقرآن الكريم داخل بيته، وفي خاصَّة نفسه.

الصِّنْف الثاني: آله -بمعنى بقية أقاربه- نقلوا لنا التطبيقَ النَّبُويَّ للقرآن الكريم في محيط بقية أسرته، وتعامُله مع عشيرته.

الصِّنْف الثالث: سائر أصحابه فقد نقلوا لنا التطبيقَ النَّبُويَّ للقرآن الكريم خارج بيته.

والفئات الثلاث يطلق عليهم: (أصحاب النبيِّ الله عن التطبيقِ النبويِّ للقرآن الكريم داخل بيته الله وخارجه إلا عن طريق الفئات الثلاث من أصحابه ، والطاعن فيهم لهدف الطَّعن المجرد إنما يريد احتكار فَهْم القرآن لنفسه، وإبعادَنا عن الفَهْم النَّبُويِّ له، فهو يريد تحريف القرآن الكريم على الحقيقة.

السبب الثالث: لأن علماء الصَّحابة ﴿ قد اهتمُّوا بمعرفة ما يتعلَّق بكلِّ آية اهتمام التلاميذ النُّجباء بما يقوله ويصنعه الأستاذ المتمكِّن، بل أعلى من ذلك:

كيف ظهر لنا أن الصَّحابَة اهتمُّوا بمعرفة ما يتعلَّق بالآيات هذا الاهتمام الكبير؟

الجواب: يعبِّر عن ذلك قول عبد الله بن مسعود ويشُف مثلاً: ﴿ وَاللهِ الَّذِي لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ، مَا أُنْزِلَتْ مُسُورَةٌ مِنْ كِتَابِ اللهِ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ فِيمَ أُنْزِلَتْ، وَلاَ أُنْزِلَتْ آيَةٌ مِنْ كِتَابِ اللهِ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ فِيمَ أُنْزِلَتْ،



وَلُوْ أَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنِّي بِكِتَابِ اللهِ، تُبَلِّغُهُ الإِبِلُ لَرَكِبْتُ إِلَيْهِ» وقد ذُكِرَ نحو ذلك عن سيدنا علي علي من وقد ذُكر نحو ذلك عن سيدنا علي من ويعم ذلك حديث أبي عبد الرحمن السُّلَمي في كيفية تعلُّم الصَّحابَة للقرآن الكريم. ويقرِّر شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة على ذلك المعنى وَفْق طريقته الفذَّة، حيث يقول: "ومن المعلوم أن كلَّ كلام فالمقصود منه فَهْمُ معانيه دون مجرد ألفاظه، فالقرآن أولى بذلك، وأيضًا فالعادة تمنع أن يقرأ قوم كتابًا في فنِّ من العلم كالطب والحساب ولا يَسْتَشرحوه، فكيف بكلام الله الذي هو عصمتهم، وبه نجاتهم، وسعادتهم، وقيام دينِهم ودنياهم؟"".

كيف ظهر لنا أن الصَّحابَة ﴿ اهتموا بكل ما يتعلق بالآية أعظم من اهتمام التلاميذ بما يقوله الأستاذ؟

الجواب: لأن الصَّحابَة ﴿ لَم ينظروا إلى النبيِّ اللَّهِ نظرة التلاميذ إلى الأستاذ فقط، وإنما نظروا إليه باعتباره الرَّسُول المبارك الذي اجتباه الله كل ولذلك كانوا لا يرون منه شيئًا إلا تعاملوا معه تعاملهم مع ما أمر الله على به من التعزير والتوقير: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا ۞ لِتُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهٌ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُوالِيهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوقِرُوهٌ وَتُسَبِّحُوهُ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الفتح ٨-٩].

ويروي لنا البخاري ﴿ أَيْ قَوْمِ! وَاللهِ لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى الْمُلُوكِ، وَوَفَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ، وَكِسْرَى، للنبيِّ ﴿ فَقَالَ: «أَيْ قَوْمِ! وَاللهِ لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى الْمُلُوكِ، وَوَفَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ، وَكِسْرَى، وَالنّبِ اللّبَيِّ وَاللهِ إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قَطُّ يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُهُ مَا يُعَظِّمُ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﴿ فَكَالَ مُحَمَّدًا، وَاللهِ إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قَطُّ يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُهُ مَا يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﴿ وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ، وَإِذَا أَمَرَهُمُ وَاللهِ إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً إِلاَّ وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ، وَإِذَا أَمَرَهُمُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٠٠٢)، واللفظ له، مسلم (٦٤١٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۳۲).



ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضَّأَ كَادُوا يَقْتَتِلُونَ عَلَى وَضُوثِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيمًا لَه» ‹‹›.

فإذا كانوا كذلك معه الله الله عنه الله عنه الوحي؟!

السبب الرابع: التمكُّن في معرفة اللسان العربي قبل فُشُّو اللَّحن معرفةً فِطريةً لم تشبها شوائب العُجْمة:

ما العلاقة بين فصاحة الصَّحابَة ١، وبين فهمنا للقرآن؟

الجواب: يبيِّن لنا ذلك الشَّاطِبِيُّ عِلَى فيقول: "فإنهم عربٌ فصحاء لم تتغيَّر ألسنتهم، ولم تنزل عن رُثبتها العليا فصاحتهم، فَهُمْ أعرف في فَهْمِ الكتاب والسُّنَّة من غيرهم، فإذا جاء عنهم قول أو عمل واقع موقع البيان صحَّ اعتمادُه من هذه الجهة"".

السبب الخامس: لما ورد في فضل علمهم وتعدُّد مواهبهم:

فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عِنْكَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَقَالَ: «أَرْحَمُ أُمَّتِي بِأُمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكْرٍ عِنْكَ، وَأَشَدُّهُمْ فِي دِينِ اللهِ عُمَرُ عِنْكَ، وَأَصْدَقُهُمْ حَيَاءً عُثْمَانُ عِنْك، وَأَقْضَاهُمْ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ عِنْك، وَأَقْضَاهُمْ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ عِنْك، وَأَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ أُبَيُّ بْنُ كَعْبٍ عِنْك، وَأَعْلَمُهُمْ بِالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ عِنْك، وَأَقْرَفُهُمْ بِالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ عِنْك، وَأَقْرَضُهُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ عِنْك...»٣.

ما أثر تنوُّع مواهب الصَّحابَة ١ العلمية في فَهْم القرآن الكريم؟

(١) البخاري (٢٧٣١).

(٢) الموافقات (٣/ ٣٣٨).

(٣) ابن ماجه (١٥٤)، أحمد (١٤٠٢٢)، وصحَّحه الأرناؤوط، والألباني



الجواب: عندما عدَّد النبيُّ واهبهم علمنا أن كلَّا منهم له قوَّة تأثير انطلقت من فَهْمِهم للقرآن المجيد، ولا بد من الاقتداء بهم، لكنهم -لبشريتهم - يتفاضلون في ذلك، ونرى النبيَّ يخبرنا أن نُقَدِّمهم حسب قوَّتهم العلميَّة والعمليَّة، فمثلاً جاء عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ وحذيفة بن اليمان هو قالا: قال رَسُولُ اللهِ اللهِ القَّدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي مِنْ أَصْحَابِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ هَا وَتَمَسَّكُوا بِعَهْدِ ابْنِ مَسْعُودٍ هَا اللهِ اللهِ عَهْدِ ابْنِ مَسْعُودٍ هَا اللهِ عَهْدِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلَى اللهِ الله

السبب السادس: مُشاهدتُهم لما نزل فيه الوحي من الوقائع، ومباشرتُهم لوَضْع النبيِّ النبيِّ النبيِّ النبيِّ علاجها: الخطابَ القرآنيَّ في مواضعه، ومعرفةُ عاداتِ العرب وأحوالِها التي نَزَل القرآن ليبيِّن علاجها: وهنا يَردُ حديثُ ابن عَبَّاس اللهِ في اختلاف الأمَّة وقِبْلتها واحدة، وقد تقدَّم ...

كيف نربط بين متابعة الصَّحابَة الله لنُزُول القرآن، وبين تفسيره؟

يظهر لنا الجواب فيما قَعَده لنا الشَّاطِبيُّ عَلَى أهمِّيَة تفسير الصَّحابَة هَ فيقول: "فَهُمْ أقعد في فَهْمِ القرائن الحاليَّة، وأعرف بأسباب التنزيل، ويدركون ما لا يُدْرِكه غيرُهم بسبب ذلك، والشَّاهديرى ما لا يرى الغائب، فمتى جاء عنهم تقييدُ بعض المُطْلَقات، أو تخصيصُ بعض العُمُومات فالعمل عليه صواب، وهذا إن لم يُنقَل عن أحد منهم خلافٌ في المسألة، فإن خالف بعضهم فالمسألة اجتهادية، مثاله قوله على الله يرال النَّاس بخير ما عجَّلوا الفطر » فهذا التعجيل يُحْتَمل أن يُقْصَد به إيقاعه قبل الصلاة، ويُحْتَمل أن لا، فكان عمرُ بن الخطاب وعثمانُ بن عفان هي يُصَلِّيان المغرب قبل أن يُفطِرا، ثم يفطران بعد الصَّلاة " ...

<sup>(</sup>۱) الترمذي (٣٦٦٢)، وقال: "هذا حديث حسن غريب"، وصحَّحه الألباني بمجموع طُرُقه، وأخرجه الحاكم (٤٤٥١)، وصحَّحه.

<sup>(</sup>٢) انظر: (ص: ٦١).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٩٥٧).

<sup>(</sup>٤) الموافقات (٣/ ٣٣٨).



ومن الأمثلة التي تهدينا لاعتبار ما ورد عن الصَّحابَة ﴿ مِن نَقْلٍ وفَهُمٍ: المثال الأول: قوله تعالى ذِكْرُه: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَامَىٰ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعً ﴾ [النساء: ٣]، تُرَى ما العلاقة بين الشرط والجزاء؟

تبين لنا عائشة عنى من معاني هذه الآية من خلال مُلابسات نزولها، فعن عروة بن الزبير أنه سأل عائشة عن هذه الآية، فقالت: «هي اليتيمة في حِجْر وِلِيِّها، فيرغب في جمالها ومالها، ويريد أن يتزوجها بأدنى من سُنَّة نسائها، فنُهُوا عن نكاحهن، إلا أن يُقسِطوا لهنَّ في إكمال الصداق، وأُمِروا بنكاحٍ مَنْ سواهنَّ من النِّساء، قالت عائشة عنه تم استفتى النَّاس رسولَ الله عدُ، فأنزل الله عن ﴿وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ قُلِ ٱلله يُعْتِيكُمْ فِيهِنَ ﴾ النَّاس رسولَ الله يُله عدُ، فأنزل الله عن هذه أن اليتيمة إذا كانت ذات جمالٍ ومالٍ ورغبوا في نكاحها، ولم يُلحِقوها بسُنَّتِها بإكمال الصِّداق، فإذا كانت مرغوبًا عنها في قلّة المال والجمال تركوها، والتمسوا غيرها من النِّساء. قالت: فكما يتركونها حين يرغبون عنها، فليس لهم أن ينكحوها إذا رغبوا فيها، إلا أن يُقسِطوا لها الأوْفي من الصِّدَاق، ويعطوها حقَّها…

المثال الثاني: وهو من أحسن الأمثلة؛ إذ ينبئك عن عظيم فَهْم الصَّحابَة ﴿، فقد جاء عَنِ ابْنِ عُمَرَ ﴿، أَتَاهُ رَجُلاَنِ فِي فِتْنَةِ ابْنِ الزُّبَيْرِ ﴿ فَقَالاً: إِنَّ النَّاسِ قَدْ ضُيِّعُوا، وَأَنْتَ ابْنُ عُمَرَ وَصَاحِبُ النَّبِيِّ وَهُمَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَخْرُجَ؟ فَقَال: يَمْنَعُنِي أَنَّ اللهَ حَرَّمَ دَمَ أَخِي، فَقَالاً: أَلَمْ يَقُلِ وَصَاحِبُ النَّبِيِّ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴿ وَاللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

(١) البخاري (٢٧٦٤).

(٢) البخاري (١٣ ٤٥).



#### المبحث الثاني: مصادر تفسير الصَّحابَة &



من أين يستنبط الصَّحابة الله تفسيرهم للقرآن المجيد؟ ما مصادر تفسير الصَّحابة الله المدى الجواب: لا بد من معرفة المَصْدر التفسيري الذي اعتمد عليه الصَّحابيُّ حتى نعلم المدى الذي نحتجُ فيه بهذا التفسير، وقد وضعَ ابن تَيْمِيَّةَ الله قاعدة للعلم تختصر قاعدته التي



قدَّمناها في أوَّل مصادر التفسير، فقال: "العلم شيئان: إما نَقْلُ مُصَدَّق، وإما بحثٌ مُحَقَّق""، وصاغ ذلك الشيخ الطالب زيدان –وفَّقه الله-:

والعِلْمُ إِمَّا النَّقْلُ حَيْثُ صُلِّقًا لَوَهَّا البَحْثُ حَيْثُ حُقِّقًا فتفسير الصَّحابَة لا يخرج عن هذين الأساسين، ويندرج في الأساسين المذكورين المصادرُ الأربعةُ الآتية:

المصدر الأول: تفسير الصَّحابيِّ القرآن بالقرآن.

المصدر الثاني: تفسير الصّحابيِّ بالنَّقْل عن النبيِّ السُّيِّ السَّيِّ السَّيِّ السَّيِّ السَّيِّ ال

المصدر الثالث: تفسير الصَّحابيِّ بالنَّقْل عن أهل الكتاب.

المصدر الرابع: تفسير الصَّحابيِّ بالاجتهاد، ويدخل فيه تفسيرهم باللغة العربية، فإنَّهم يكونون مجتهدين في اختيار معنى من معاني الكلمة، أو بيان معناها الوحيد.

ثم هُمْ ﴿ بعد ذلك إمَّا أن يكونوا مجرد نَقَلة للتفسير عن هذه المصادر، كما في نَقْلهم المجرَّد لتفسيرات نبيِّهم عليه الله على أن يكونوا مجتهدين مستنبطين من كتاب الله على ما يفتح الله عليهم.

فلنفصِّل هذه المصادر في الآتي:

المصدر الأول من مصادر تفاسير الصَّحابَة ١٠ : تفسير الصحابي بالنقل عن القرآن الكريم:

ما المراد بأن الصَّحابَة الله فسَّروا القرآن بالنَّقْل عن القرآن؟ أو كيف فسَّروا القرآن بالقرآن؟ للجواب عن ذلك نأخذ أوَّلًا مثَّالا على تفسيرهم، ثم يمكننا أن نجيب عن هذا السؤال:

(۱) الرد على البَكْري (۲/ ۲۲۹).



سأل رجلٌ الحسن بن عليِّ ، عن قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ [البروج: ٣] فقال: سألتَ أحدًا قبلي؟ قال: نعم، سألتُ ابنَ عمر، وابنَ الزبير ١، فقالا: يوم الذَّبح (يعني النَّحْر)، ويوم الجُمْعة؛ قال: لا! ولكن الشَّاهد: محمَّد شَيْنَ ، ثم قرأ: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بشَهيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَٰؤُلآءِ شَهيدَا﴾ [النساء: ٤١]، والمشهود: يوم القيامة، ثم قرأ: ﴿ ذَالِكَ يَوْمٌ مَّجُمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّاسُ وَذَالِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴿ [هود: ١٠٣] ١٠٠]

نعود للسؤال مجدَّدًا: فنرى اختلاف ثلاثة من الصَّحابَة ١ في تفسير آية واحدة، وهذا ينبئنا بأنَّهم إنما فسَّروا القرآن بما ظهر لهم، وقد يَسْتَدلُّ أحدُهم على صِحَّة تفسيره بفَهْمه لآية أخرى، فيربطها بالآية محل النِّقاش.

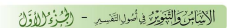
كيف نتعامل مع هذا النوع من التفسير الصادر عن الصَّحابَة ١٠٠٠

أو لاً: في هذه الحالة نطبق على الرواية الموقوفة المعاييرَ الحديثية للتأكُّد من تُبُوت الرِّواية. ثانيًا: نطبِّق القواعد المُتَعَلِّقة بحُجِّيَّة أقوالهم من حيثُ المَتْنُ، فمنها ما له حُكْم الرَّفع، ومنها ما هو رأيٌ واجتهادٌ، فليس بحُجَّةٍ في ذاته، بل تُرجَّحُ حُجِّيَّتُه إذا كان صادرًا عن مفسِّر امتلك مؤهلاتٍ لم يمتلكها غيره، كابن عَبَّاس، أو كعمر بن الخطاب، أو كعليِّ بن أبي طالب ١٠٠٠.

ثالثًا: يصبح تفسير الصَّحابيِّ بفَهْمِه للقرآن الكريم مكان استئناس لا احتجاج، ولا بدَّ أن نَفْهَم استدلاله بالقرآن، وهل هو ظاهر أم لا فيما ذهب إليه؟

فتفسير الصَّحابيِّ للقرآن بالقرآن في هذه الحالة ليس بحُجَّة بالضرورة؛ لأنه يعبِّر عن فَهْمِه إلا أن يكون استدلاله لفَهْمِه بآية، ووجه الاستدلال قطعيٌّ مطابق.

(١) تفسير الطُّبَري (٢٤/ ٣٣٥)، وقال إسلام منصور: "ضعيف، شيخ المصنف محمد بن حميد بن حيان التميمي، أبو عبد الله الرَّازي، أقرب إلى التَّرك من إلى الضعف" تفسير الطَّبري، طبعة دار الحديث (١١/ ٤٨٣).





المصدر الثاني: تفسير الصحابي الذي يعود للنقل عن النبي اللهاي





الأساس والتنوير في أصول التفسير

الجواب: له الأحوال الآتية:

ما أحوال تفسير الصحابي عندما ينقل عن النبيِّ الشُّيَّةِ؟



أولاً: المرفوع الحقيقيُّ: وهو أن يُصرِّح الصَّحابيُّ بنسبة التفسير إلى النبيِّ الشِيْسُ. ومثاله قول ابن عَبَّاس في في تفسير: ﴿لَتَرُكُبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ [الانشقاق: ١٩]: حالاً بعد حال، قال هذا نبيُّكم الشَّنَ وعن عمر بن الخطاب في كان إذا دخل بيته نَشَر المصحف، فقرأه، فدخل ذات يوم، فقرأ، فأتى على هذه الآية: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوّاْ إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولِّبِكَ لَهُمُ لَلْمَنُ وَهُم مُّهُتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٦] فاشتغل وأخذ رداءه، ثم أتى أُبيَّ بن كعب فقال: يا أبا المُنْذر! فتلا هذه الآية، وقد ترى أنَّا نَظْلِم ونفعل ونفعل، فقال: يا أمير المؤمنين! إن هذا أبا المُنْذر! فتلا هذه الآية، وقد ترى أنَّا نَظْلِم ونفعل ونفعل، فقال: يا أمير المؤمنين! إن هذا ليس بذاك، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]، إنما ذلك الشرك"، والذي يظهر أن أُبيًّا أخذ هذا من حديث تفسير آية الظُّلم السابق ذِكْره ﴿ مَع احتمال أن يكون من فَهْمِه، وكما في تفسير صاحب موسى الشَّل الذي في سورة الكهف، فإنه ورد عن ابن عَبَّاس هَهُ فَهْمِه، وكما في تفسير صاحب موسى الشَّل الذي في سورة الكهف، فإنه ورد عن ابن عَبَّاس هَهُ فَهْمِه، وكما في تفسير صاحب موسى الشَّل الذي في سورة الكهف، فإنه ورد عن ابن عَبَّاس هَهُ

(١) انظر: قواعد التفسير (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>۲) البخاري (٤٩٤٠)، ثم رجعت إلى تفسير ابن كثير (٨/ ٣٥٩): فوجدته ذكر احتمالين في توجيه تفسير ابن عباس الله الله التفسير النبوي، أو يكون من قبيل التفسير الموقوف على الصحابي، واستظهر الأول وهو أن يكون من قبيل التفسير النبوي، وهذا نص كلامه: " (وَهُوَ مُحْتَمَلٌ أَنْ يَكُونَ ابْنُ عَبَّاسٍ فَ أَسْنَدَ هَذَا التَّفْسِيرَ عَنِ النَّبِيِّ فَيْكُونَ ابْنُ عَبَّاسٍ الله أَسْنَدَ هَذَا التَّفْسِيرَ عَنِ النَّبِيِّ فَيْكُونَ النَّهُ قَالَ: سَمِعْتُ هَذَا مِنْ نَبِيَّكُمْ فَيْكُونُ قَوْلُهُ: "نَبِيُّكُمْ" مَرْفُوعًا عَلَى الْفَاعِلِيَّةِ مِنْ "قَالَ: وهُو اللَّظْهَرُ، وَاللهُ أَعْلَمُ، كَمَا قَالَ أَنَسٌ عَنْ الْمَرْادُ بِهَذَا مَنْ نَبِيكُمْ اللَّعْهَرُ، وَاللهُ أَعْلَمُ، كَمَا قَالَ أَنَسٌ عَنْ اللهُمُونُ وَاللهُ أَعْلَمُ، كَمَا قَالَ أَنَسٌ عَنْ اللهُمُونُ وَ اللانشقاق: ١٩] حَالًا بَعْدَ حَالٍ. قَالَ: هَذَا، يَعْنِي الْمُرَادُ بِهَذَا نَبِيكُمْ اللهُمُونُ هُو اللهُ تَبَكُونُ مُرْفُوعًا عَلَى أَنَ "هَذَا" وَ"نَبِيكُمْ " يُكَوَّنَانِ مُبْتَدَأً وَخَبَرًا، وَاللهُ أَعْلَمُ. وَلَعَلَ هَذَا قَدْ يَكُونُ هُو الْمُتَبَادَرُ إِلَى كَثِيرٍ مِنْ الرُّوَاةِ، كَمَا قَالَ أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ وعُنْدَر: حَدَّنَنَا شُعْبَة، عَنْ أَبِي بِشْرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ هَنَ الرُّوَاةِ، كَمَا قَالَ أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ وعُنْدَر: حَدَّنَا شُعْبَة، عَنْ أَبِي بِشْرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ هَنَ الرَّوَاةِ، كَمَا قَالَ أَهُو دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ وَعُنْدَر: حَدَّنَا شُعْبَة وَالْبَاءِ».

<sup>(</sup>٣) تفسير الطَّبَرِي (٧/ ٢٥٧)، وضعَّفه الألباني؛ لأن فيه ابن جُدْعَان، وهو ضعيف. الإيمان لابن تيمية (ص: ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٣٣٦٠)، ومسلم (١٩٧).





فيه أنه تمارى هو والحُرُّ بن قيس بن حصن الفَزَاريُّ في صاحب موسى اللهُ قال ابن عَبَّاس في: هو خَضِر، فمرَّ بهما أبيُّ بن كعب في ، فدعاه ابن عَبَّاس في، فقال: إني تماريت أنا وصاحبي هذا في صاحب موسى الله الذي سأل موسى الله السبيلَ إلى لُقِيَّه. هل سمعت النبيَّ في ملأ من النبيَّ يَكِ يذكر شأنه؟ قال: نعم سمعت رسول الله المَّيْ يقول: «بينما موسى الله في ملأ من بني إسرائيل جاءه رجل...» الحديث ، وذكر أنه الخَضِرُ، فهذا يُعَدُّ مرفوعًا حقيقيًّا بالنسبة لأبيًّ في ، ومرفوعًا حُكُميًّا بالنسبة لابن عَبَّاس في.

(١) البخاري (٧٤).



ثانيًا: أن يُفَسِّرَ الصَّحابيُّ الآية بالمرفوع الحُكْمِيِّ، أي له حُكْم الرفع عن النبيِّ وَاللَّيْ وإن لم يُصرِّح بذلك.



الأساس والتنوير في أصول التفسير

المعالية المعالمة الم

وهنا لا بد أن نسأل: ما المرفوع الحُكْمِيُّ؟ الجواب: هو ما تمَّ التأكُّد من أنه خالٍ من خمسة أوصاف: (١) لا يتعلَّق برأي استنبطه الصحابي.



- ٣) ولا يتعلَّق بنقلٍ عن صحابيٍّ آخر؛ إذ يرجع مُحتمِلاً أنه عن النبيِّ ﷺ ويُحتَمل غير
   ذلك.
  - ٤) ولا يتعلَّق بنقل عن الإسرائيليات المصدَّقة أو المكذَّبة أو المُتَوقَّف فيها.
    - ولا يتعلّق بأسباب النُّزُول المحتمِلة للسّببية.

فإذا اجتمعت هذه الأوصاف الخمسة فعند ذلك نستطيع أن نقول: تفسير الصَّحابيِّ هنا له حُكْم الرَّفع، وقد يكون هذا التفسير رأيًا في ظاهره، لكنَّنا نجده بعد السَّبْر والبحث مرفوعًا، أو أقرب إلى المرفوع الحُكْمِيِّ؛ "لأنه من باب الرِّواية، لا الرأي"".

ومن أمثلته: ما جاء عن أبي هريرة، وأبي موسى الأشعري الله قالا: «أَمَانان مَضَت إحداهما، وبقيت الأخرى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ وبقيت الأخرى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣]) من فهذا التفسير له حُكْم الرَّفع بدليل أنه ورد عن عبد الله بن عمرو ، قال في حديث الكُسُوف: ثم نَفَخ -أي النبيُّ اللهُ من شدَّة تأثُره - في آخر سجوده، فقال: «أُفْ أُفْ»،

(١) بلغة الأريب (ص: ١٩٧).

(٢) البرهان (٢/ ١٥٧).

(٣) المستدرك (١٩٨٨)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وقال الأرناؤوط، لما ذكر هذا الحديث: إنما هو صحيح فحسب، وليس على شرط مسلم، فأبو جعفر الخَطْمي – وهو عمير بن يزيد الأنصاري – لم يرو له مسلم – إنما روى له أصحاب السنن، وهو ثقة. مسند أحمد، طبعة الرسالة (٣٢) ٢٦٥).



ثم قال: « أَلَم تَعِدْنِي أَن لا تُعذِّبَهُم وأنا فيهم؟ أَلم تَعِدنِي أَلا تُعذبَهُمْ وهم يستغفرون؟» ففرغ رسول الله عليه من صلاته وقد أمَحصَتِ الشمس (١٠).

وكما في قول ابن مسعود علين في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَتِ رَبِهِ ٱلْكُبُرَىٰ ﴾ [النجم: ١٨]. قال: "رَفْرَفًا خُضْرًا مِنَ الْجَنَّةِ قَدْ سَدَّ الْأُفُقَ" فلا يمكن أن يقول هذا ابن مسعود علين بمَحْض رأيه؛ لأنه يتعلَّق بالغيب، ولذا قال الزُّرْقَانِيُّ على: "لما هو مقرَّر من أن قول الصحابي فيما لا مجال للرأي فيه، ولم يُعْرَف بالأخذ عن الإسرائيليات حُكْمُه حُكْمُ المَرْفوع " ش.

الإمام أبو عبد الله الحاكم على صاحب المُسْتَدرك له آراء حديثية مُعتبَرة، فهل يَعُدُّ كلَّ تفسير للصحابي مرفوعًا؟

الجواب: لا! بل يَعُدُّ النوع الذي ذكرناه مرفوعًا، وهو الذي نَحْمِل عليه قوله: "على أن تفسير الصَّحابيِّ الذي شهد الوحي والتَّنزيل حديثٌ مُسْنَد" وقد صرَّح بذلك في: (علوم الحديث) فقال: "ومن الموقوف الذي يُسْتَدلُّ به على أحاديث كثيرة - ثم أسند عن أبي هريرة في قول الله على: ﴿لَوَّاحَةُ لِّلْبَشَرِ ﴾ [المدثر: ٢٩] قال: «تَلْقَاهُمْ جَهَنَّمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَتَلْفَحُهُمْ لَفْحَةً، فَلَا تَتُرُكُ لَحْمًا عَلَى عَظْمٍ إِلَّا وَضَعَتْهُ عَلَى الْعَرَاقِيبِ » قال: وأشباه هذا من الموقوفات تُعَدُّ في تفسير الصّحابي مُسْنَد، فإنما نقوله في غير هذا

<sup>(</sup>١) أبو داود (١١٩٤)، وقال الأرناؤوط:" إسناده حسن"، وقال الألباني: "صحيح، لكن بذكر الركوع مرتين كما في الصحيحين".

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٨٥٨).

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان (١/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) المستدرك (٢/ ٢٨٣).



النَّوع، فإنه -وأسند عن جابر هِيْكُ - قال: كانت اليهود تقول: من أتى امرأته من دُبُرِها في قُبُلِها جاء الولد أَحْوَل، فأنزل الله عَنْ: ﴿ ذِسَآوُكُمْ حَرْثُ لَّكُمْ فَأْثُواْ حَرْثَكُمْ أَنَى شِئْتُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

قال الحاكم على: "هذا الحديث وأشباهه مُسْنَدة عن آخرها، وليست بموقوفة؛ فإنَّ الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل فأخبر عن آية من القرآن أنها نزلت في كذا وكذا، فإنه حديث مُسْنَد"، فعَدَّ الأوَّل موقوفًا؛ لأنَّ حقيقته تفسيرٌ لُغويٌّ لكلمة: (لوَّاحة)، أما الثاني فعَدَّه من قبيل المرفوع؛ لظهور ذلك.

ثالثًا: أن يقول صحابيّ: «من السُّنَّة كذا»:

إذا قال الصحابي: من السُّنَة كذا أو نحوه من الألفاظ والعبارات، فهل يأخذ حُكْم الرَّفع؟ في اعتبار هذه اللفظة تدلُّ على الرفع خلاف، فقيل: هو من المرفوع الحُكْميِّ، كما قال ابن كثير عِنْ: «ولا سيما قول ابن عَبَّاس شَ تفسيرًا للقرآن، وهو تَرْجُمانه» وهو مذهب البخاري ومسلم هن، كما يقول ابن حَجَر عِنْ (ت٢٥٨هـ) ...

وذهب بعض أهل العلم إلى أن هذا التعبير لا يدلُّ على الرَّفع، وهو الظاهر عندي، فلا بدَّ من التأكُّد مِنْ أن الصحابي عندما قال تفسيرًا، وعبَّر عنه بمِثْل قوله: (من السُّنة كذا)، إنما يريد الرِّواية لا الرأي؛ إذ قد يَنْسِبُ الصَّحابيُّ إلى السُّنَّة ما يظُنُّ أنها كذلك في فَهْمِه لا في روايته،

(٣) صرَّح بذلك كثيرًا في فتح الباري، كما في (٣/ ٥٥٣)، وعندي ترددٌ في الجزم بذلك؛ إذ إيرادهما لأحاديث من هذا القبيل لا يدل على عموم القاعدة عندهما إلا بتصريح منهما، وذلك مفقود.. غاية ما في الأمر أن يكونا جعلا الأحاديث التي ورد فيها مِثْل ذلك من قبيل المرفوع، لا كل ما ورد فيه النسبة المذكورة.

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث (ص: ٥٩)، وانظر: الإتقان (٢/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۱/ ۳۱۹).



فيكون تعبيره عن ذلك بكلمة (سُنّة) أنها سُنّة في نظر القائل، لا أن هناك رواية قطعيّة تدلّ عليه، وبهذا أخذ الشّافِعيُ هِن وصار هذا التّوقُف عن الجَزْم بالرّفع هو آخر ما وصل إليه فِكْرُه، فقد ورد عن رَبيعة الرّأي هِن أنه سأل سعيد بن المسيّب هن: كم في إصبع المرأة؟ قال: عَشْر. قال: كم في أنتين؟ قال: عِشرون. قال: كم في ثلاث؟ قال: كم في أربع؟ قال: قال: كم في أربع؟ قال: عشرون. قال ربيعة: حين عَظُم جُرْحُها، واشتدّت مصيبتُها نَقَصَ عَقْلُها-أي دِيتها- قال: أعراقيٌّ أنت؟ قال ربيعة: عالم مُتنبّت أو جاهل مُتعلّم. قال: يا ابن أخي إنها السُنة ، وقد بين الشّافِعيُ هذا التردُّد في قبول ما يقال: "إنها سُنّة" على أن الصحابيَ يقصد به الرَّفع جَزْمًا، فقال تعليقًا على هذه الرَّواية: "لما قال ابن المسيّب هي السُنّة أشبه أن يكون عن النبيّ فقال تعليقًا على هذه الرِّواية: "لما قال ابن المسيّب هي السُنّة أشبه أن يكون عن النبيّ أو عن عامّة من أصحابه... ولا يكون فيما قال سعيد هن: "السُّنَة" إذا كان يخالِف القياس والعقلَ إلا عِلْم اتباع فيما نرى، والله أعلم، وقد كنّا نقول به على هذا المعنى، ثم السُّنة" نفاذًا بأنها عن النبيّ هي السُنة "ليس في حكم المرفوع كما هو مقرَّر "السُّنة" نفاذًا بأنها عن النبيّ هي: "وقوله: "السُّنة" ليس في حكم المرفوع كما هو مقرَّر فقال تعقيبًا على كلام ابن المسيّب هن: "وقوله: "السُّنة" ليس في حكم المرفوع كما هو مقرَّر فقال تعقيبًا على كلام ابن المسيّب هن: "وقوله: "السُّنة" ليس في حكم المرفوع كما هو مقرَّر فل إن كان عن الصّحابيّ"، وما ذلت من كلام التابعي، وإن كان قد رجَّع كما رجَّع الحافظ قبل الرفع إذا كان عن الصّحابيّ"، وما ذلت مت ددًّا ف قبول ذلك.

<sup>(</sup>١) سنن البيهقي الكبري (٨/ ٩٦)، وقد رواه عبد الرزاق (٩/ ٢٢٢)، وابن أبي شيبة (٥/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقي الكبرى (٨/ ٩٦)، وراجع: نصب الراية (٤/ ٤٢٠)، حيث ضعَّف الأحاديث الواردة في نَقْص دِيَة المرأة، مع أن الأثر الوارد عن سعيد بن المسيِّب صحيح، كما في إرواء الغليل (٧/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) إرواء الغليل (٧/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (١/ ٥٢٣)، وانظر: الثمر المستطاب (ص: ٦٠٣).



وأشار الَّذِينَ عارضوا الحُكْم الوارد هاهنا إلى أن المراد سُنَّة زيد عِيْف لا سُنَّة النبيِّ اللَّيْنَة، فأعادوها إلى فَهْم زيد عِيْف (١).

وإذا كان الراجح عدمَ الجزم بأن هذا التعبير يدلُّ على الرَّفْع، فمتى يكون مرفوعًا، ومتى يكون موقوفًا؟

الجواب: الأصل فيه أنه موقوف حتى يأتي ما يدلُّ على رَفْعه كأنْ يصرِّح بالرفع، أو يكون كلامُه مما لا اجتهاد فيه، ولم يُعْلَم بالأخذ من الاسرائيليات، كما حقَّقه الزَّرْكَشِيُّ عِلَيْنَ.

رابعًا: ومما يدخل في المرفوع قول الصَّحابيِّ: أُحِلَّ لنا، وحُرِّمَ علينا، وأُمِرْنا، ونُهِينا:

فقد قال ابن حَجَر على: "قول الصَّحابيِّ: أُحِلَّ لنا، وحُرِّمَ علينا كذا، مثل قوله: أُمِرْنا بكذا ونُهِينا عن كذا، فيحصل الاستدلال بهذه الرِّواية؛ لأنها في معنى المرفوع ""، ونَسَبه ابن الصلاح وابن كثير لأكثريَّة أهل العلم"، وجَعَله رضي الدين الحَنفيُّ على من المرفوع الحُكْمِيِّ؛ إذ ما زال الاحتمال الحُكْمِيِّ، وعندي: في النَّفْس شيء من جَعْلِه ضمن المرفوع الحُكْمِيِّ؛ إذ ما زال الاحتمال قائمًا.

فالصحابيُّ عندما قال: (أُمِرْنا بكذا ونُهِينا عن كذا، أو أُحِلَّ لنا كذا) يحتمل أن يكون قرَّر ذلك بناء على نقل خاصِّ في المسألة عن النبيِّ النَّيْ ، وفي هذا يصبح له حُكْم المرفوع.

(١) انظر: بدائع الصنائع (٦/ ٤٠٣)، أصول السرخسي (١/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) النكت على مقدمة ابن الصلاح (١/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) تلخيص الحبير (١/ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) مقدمة ابن الصلاح (ص: ٨)، الباعث الحثيث (ص: ٣٩).

<sup>(</sup>٥) قفو الأثر (١/ ٩٢).



ويحتمل أن يكون قد عبر عن رأيه وفهمِه، بناء على نصوص عامّة، أي: بناء على قواعد الاجتهاد، شأنَ المفتي عندما يقول للعامِّي: هذا حلال وهذا حرام، فإنه يُعبر عن رأيه الذي يُحتمل فيه أن يكون قائمًا على اجتهاد مرجوح، يُحتمل أن يكون قائمًا على اجتهاد مرجوح، فيحتمل أن يكون قائمًا على اجتهاد مرجوح، فلا بدَّ في هذا من البحث عن قرائن مرجِّحة، ولذا ذكر ابن حَجَر الخلاف فيه في مواضع أخرى وكذلك وجدتُّ ابن الأمير الصنعاني في في: (توضيح الأفكار) يقرِّر نحو هذا الرأي عن الصحابي الذي يَذْكُر عبارة تدلُّ على تحريم أو إيجاب، فليس ذِكْرُه ذلك دليلاً على نَقْلِه عن النبيِّ في النبي في أو عن القواعد (أي: قواعد عن النبي الأبير من كبار الأئمَّة كصاحِبَي اللهِ تنظيم المُسند، والإمام الشَّافِعيِّ، وأبي جعفر الطَّبرِيِّ، وأبي جعفر الطَّحَاويِّ، وابن مَرْدَويه في الصحيح، والإمام الشَّافِعيِّ، وأبي جعفر الطَّبرِيِّ، وأبي جعفر الطَّحَاويِّ، وابن مَرْدَويه في تضيره المُسند، والبيهقيُّ، وابن عبد البَرِّ في آخرين ...

(١) انظر: فتح الباري (٤/ ٢٤٣)، حيث أورد فيها ثلاثة أقوال.

<sup>(</sup>٢) توضيح الأفكار (١/ ٢٨١).



وقَسَّم أهل العلم هذا النوع إلى ثلاثة أقسام:



الأول: القَوْليُّ الحُكْمِيُّ: أي هو في حُكْم المرفوع، وهو إخبار الصَّحابيِّ الذي لم يُخبِر عن الكتب المتقدِّمة ما لا مجال للاجتهاد فيه من الأحوال الماضية كأخبار الأنبياء، أو الآتية كالمَلاحم والفِتن وأهوال يوم القيامة، أو عن ترتُّب ثوابٍ مخصوص أو عقابٍ مخصوص على فعل؛ فإنه لا سبيل إليه إلا بالسماع عن النبيِّ الله .



الثاني: الفِعْليُّ الحُكْمِيُّ: بأن يفعل الصَّحابيُّ ما لا مجال للاجتهاد فيه.

الثالث: التَّقْريريُّ الحُكْمِيُّ: بأن يُخْبر الصحابيُّ بأنهم كانوا يفعلون كذا في زمان النبيِّ الثالث: التَّقْريريُّ الحُكْمِيُّ: بأن يُخْبر الصحابيُّ بأنهم

وهذا في حُكْم المرفوع، ويظل النِّقاش فيه قائمًا.

المصدر الثالث: تفسير الصحابي الذي يعود إلى النقل عن أهل الكتاب:

ويأتي تحقيقه في مصدر النَّقْل عن أهل الكتاب إن شاء الله.

المصدر الرابع: تفسير الصحابي الذي يعود إلى البحث المحقق (الاجتهاد)، وفيه المسائل الآتية:

المسألة الأولى: جواز اجتهاد الصَّحابَة ﴿ فِي التفسير:

هل يجوز لصحابي في عهد النبي اللين أن يجتهد في التفسير مع أن الله على يقول: ﴿وَآعَ لَمُوٓا اللهِ عَلَى يقول: ﴿وَآعَ لَمُوٓا أَنَّ فِيكُم ۚ رَسُولَ ٱللهِ ۚ لَوَ يُطِيعُكُم ۚ فِي كَثِير ٖ مِّنَ ٱلۡ أَمْ رِ لَعَنِتُم ۚ ﴾ [الحجرات: ٧]، ويقول: ﴿لاَ تُقَدِّمُوا بَي ۚ نَ يَدَي ٱللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١]؟

الجواب: نعم! يجوز الاجتهاد من الصَّحابَة ﴿ دون نكير؛ ولا يوجد دليل على النَّهي عنه، لأن النبيَّ عَلَي ما ورد من نَهي عن التفسير بتقعيدٍ جميل، فأخبر أن:

النَّهي "لا يخلو إمَّا أن:

يكون المرادُ به الاقتصارَ على النَّقْل والمسموع، وتركَ الاستنباط.

أو يكون المرادُ به أمرًا آخر.

(١) مقدمة في أصول الحديث (ص: ٣٨).



وباطلٌ أن يكون المراد به ألا يتكلَّم أحد في القرآن إلا بما سمعه؛ فإن الصَّحابَة في قد قرؤوا القرآن، واختلفوا في تفسيره على وجوه، وليس كلُّ ما قالوه سمعوه من النبيِّ اللهِ ، فإن النبيَّ اللهِ ، فإن النبيُّ قال: «اللهم فَقَهْه في الدِّين، وعَلِّمْه التَّاويل»؛ فإن كان التَّاويل مسموعًا، كالتنزيل، فما فائدة تخصيصه بذلك؟"…

والنصوص الواردة في النَّهي عن ذلك لا يُراد بها النَّهي عن الحَوْض في التفسير، بل يُراد بها النَّهي عن مضادَّة أمر الله على، وأمر رسوله على، كما هو واضحٌ من آيتي (الحجرات)، وهذا يعني أن التفسير الاجتهاديَّ الصادر عن الصحابيِّ أو غيرِه مقبولٌ بشرط ألا يجاوز المَصْدرين الأوَّلين للتفسير، بل يَرجع إليهما، ثم يستنبط من المعاني اللُّغَويَّة الجائزة في الكلمة والتركيب بما يفتح الله على له.

فهل فسر أحد من الصّحابة ﴿ شيئًا من القرآن المجيد في عهد النبيِّ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله الثانية:

المسألة الثانية: حالتان لاجتهاد الصّحابَة ﴿ فِي عصر الرَّسُول ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ وَلَى الرَّسُولُ وَالرَّالُهُ المّالِد الأولى: أن يُقِرَّ الرَّسُولُ وَلَيْ اللَّهُ المّاهَا وَهُمْ وَمِن ذلك:

(٢) البخاري (٣٠٤٧)، ينظر: التحرير والتنوير (١/ ٢٨، ٢٩).

<sup>(</sup>١) تفسير القُرْطُبِي (١/ ٦٦).



1) ما جاء عَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ عَنْ قَالَ: احْتَلَمْتُ فِي لَيْلَةٍ بَارِدَةٍ فِي غَزْوَةِ ذَاتِ السَّلاسِلِ، فَأَشْفَقْتُ إِن اغْتَسَلْتُ أَنْ أَهْلِكَ، فَتَيَمَّمْتُ ثُمَّ صَلَّيْتُ بِأَصْحَابِي الصَّبْحَ، فَذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ فَقَالَ: «يَا عَمْرُو صَلَّيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبُّ؟». فَأَخْبَرْتُهُ بِالَّذِي مَنَعَنِي ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ فَقَالَ: «يَا عَمْرُو صَلَّيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبُّ؟». فَأَخْبَرْتُهُ بِالَّذِي مَنَعَنِي مِنْ الإغْتِسَالِ، وَقُلْتُ: إِنِّي سَمِعْتُ اللهَ عَلَى يَقُولُ: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ مِنْ الإغْتِسَالِ، وَقُلْتُ: إِنِّي سَمِعْتُ اللهِ عَلَى وَلَمْ يَقُولُ: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩] فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَلْمُ شَيْئًا ﴿ ...

٢) ما رواه الطّبَرِي عن هشام بن عروة عن أبيه، قال: تلا رسول الله على يومًا ﴿أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقُفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]، فقال شاب من أهل اليمن: «بل عليها أقفالها، حتى يكون الله على يفتحها أو يَفْرُجُها»، فما زال الشابُّ في نَفْس عمر عيس حتى وُلِّئ فاستعان به ".

الحالة الثانية: أن يُصَحِّحَ الرَّسُول وَ اللَّيْةِ فَهْمَهم للآية، فهذا مرفوعٌ: كحديث عائشة وَ فَه تفسير قوله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٨]، وحديث حفصة وفي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِن مِّنكُمُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧٧] حيث صحَّح لكِلْتَيهما فَهْمَها في الآيتين.

فكيف نتعامل مع اجتهاد الصحابي في التفسير إذا لم يكن مرفوعًا ولا له حكم الرفع؟

(١) أبو داود (٣٣٤)، وصحَّحه الألباني وشعيب الأرناؤوط.

(٢) تفسير الطَّبَرِي (٢٢/ ١٨٠).

(٣) مسلم (٦٤٨٨).





### ار عاليتالومت الحياد

# معتاع المعتونة القائنة





الأساس والتنوير في أصول التفسير

أمَّا إذا لم يُقِرَّه النبيُّ شَكِّ بعد أن عَلِمَه، فهذا يعني أن التفسيرَ خطأٌ، ويلزم الرجوع إلى ما صحَّحه النبي شَكْ مثل حديث عديِّ بن حاتم عليُّ في الخيط الأبيض والأسود، وأمَّا إذا لم يكن مرفوعًا فهو في حُجِّيَته (رأي)، ويرجع اعتباره وعدم اعتباره إلى الحالات الآتية:



الحالة الأولى: إذا اتَّفق الصَّحابة ﴿ في هذا الاجتهاد، فتفسيرهم حُجَّة، لأنه إجماعٌ، "كإجماعهم على أن المرادَ من الأخ والأخت في آية الكلالة الأولى: مِنَ الأم، وأن المرادَ من الصلاة في سورة الجمعة صلاةُ الجمعة، وكذلك المعلومات بالضرورة كلُّها، ككون الصلاة مرادًا منها الهَيْئة المخصوصة دون الدُّعاء، والزَّكاة المال المخصوص المدفوع (١٠).

الحالة الثانية: أن يُنْقَل عن أحدهم ويُشْتَهر، ولا يُعْلَم له مُخالِف ":

فهذا قال فيه ابن تَيْمِيَّةَ عِلى: "وأما أقوال الصَّحابَة في فإن انتشرت، ولم تُنْكَر في زمانهم فهي حُجَّة عند جماهير العلماء" فالمسألة ليست قطعيةً، بل يتطرَّق لها الاحتمال.

الحالة الثالثة: أن يُنْقَل عن أحدِهم، لكن دون اشتهار، ولا يُعْلَم له مُخالِف:

فهذا قال فيه ابن تَيْمِيَّة عِلى: "وإن قال بعضهم قولاً، ولم يَقُل بعضهم بخِلافه، ولم ينتشر، فهذا فيه نِزاع، وجمهور العلماء يحتجُّون به كأبي حنيفة، ومالك، وأحمد في المشهور عنه، والشَّافِعيِّ في أحد قوليه" وإذا كانت السابقة تظلُّ احتماليَّةً، فهذه أَوْلَى منها بالاحتمال، وبناء على ذلك فلا يُحْتَجُّ بها على الآراء التَّفسيريَّة المختلفة، ومن ذلك صنيع بعض من يتكلَّم في الإعجاز العلمي، حينما يجعل بعض ما يروى عن الصَّحابَة مُحجَّة يجب الرجوع إليها، واعتمادها لتَقْوِية وجهٍ إعجازيًّ علميًّ حادثٍ، كما أنَّ عندي تردُّدًا في قبول القاعدة التي ذكرها الدكتور المحقِّق: مساعد الطيَّار، في كتابه: (فصول في أصول التفسير)، ونَقَلها عنه الدكتور:

التحرير والتنوير (١/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) قواعد التفسير (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٠/ ١٤).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٢٠/ ١٤).



خالد السبت في كتابه القيم: "قواعد التفسير"، ونصُّها: قول الصحابيِّ مقدُّم على غيره في التفسير، وإن كان ظاهرُ السِّياق لا يدلُّ عليه ، إذ يظهر أن التقديمَ ينبغي أن يكون بقرينةٍ أخرى، ويكفي في مناقشة هذه القاعدة ردُّ بعض المفسِّرين لها كالشَّوْكانِيِّ على ويذكر الشَّوْكانِيِّ على التفسير:

- أ) إذا كان الاجتهاد من الألفاظ التي قد نقلها الشرع إلى معنى مُغايِر للمعنى اللُّغوي بوجه من الوجوه، فهو مقدَّم على غيره.
- ب) وإن كان من الألفاظ التي لم ينقلها الشرع، فالصحابيُّ كواحد من أهل اللَّغة الموثوقِ بعَربيَّتِهم، فإذا خالفَ المشهورَ المستفيضَ لم تَقُم الحُجَّة علينا بتفسيره الذي قاله على مقتضى لغة العرب، فالأوْلَى تفاسير مَنْ بعدهم من التَّابِعين وتابعيهم وسائر الأُمَّة.

فما خلاصة ما سبق في اجتهاد الصحابي في فَهُم الآية؟

الجواب: إذا رأى الصحابيُّ رأيًا في معنى الآية دون إجماع، أو استنبط فَهْمَه من الآية، أو فسَّر القرآن بالقرآن باجتهاده، أو بنَقْلٍ عن صحابي آخر، أو عن الإسرائيليات... فيُستأنس بما جاء عنه استئناسًا، ولكنه لا يَلْزَم الأخذُ به على الذي رجَّحه المُحقِّقون من أهل العلم، فقد قال البيهقيُّ على: " فنحن إنما صِرْنا إلى تفسير الصحابي الذي حمل الحديث لفضل علمه بسماع المقال، ومشاهدة الحال على غيره ""، وقال النووي على: "والمختار عند الأكثرين من الأصوليين وهو مذهب الشافعي وغيره أن تفسير الصحابي إذا كان خلاف ظاهر اللفظ ليس بحُجَّة، ولا يلزم غيرُه من المجتهدين موافقته على تفسيره، وأما إذا لم يكن في ظاهر

(٢) القراءة خَلْف الإمام للبيهقي (ص:٢١٤)، ونقله صاحب تحفة الأحوذي (٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>١) فصول في أصول التفسير (ص: ٨٨)، قواعد التفسير (١/ ١٨٦).



الحديث ما يُخالِفُه بأنْ كان مُجْمَلاً، فيُرجع إلى تأويله، ويجب الحَمْلُ عليه؛ لأنه إذا كان مُجْمَلاً لا يحلُ له حَمْلُه على شيء إلا بتوقيف" ولكن لا يقصر العموم عليه، كما بيَّن بعد ذلك، وكذلك قرَّر ابن جَمَاعة عِلى الله على الل

فإذا ورد تفسير عن الصحابيِّ ولم يكن مرفوعًا ولا له حُكْم الرفع، فهل يمنع من أن يقال قول آخر في معنى الآية؟

ج) عند الشَّوْكانِيِّ إلى لا يمنع ورودُ وجه في تفسير الآية عن الصحابيِّ من وجوه أخرى يَسْتنبطُها غيره، فكثيرًا ما يَقْتَصر الصحابيُّ ومن بعده من السَّلَف على وجه واحد مما يقتضيه النَّظْم القرآني باعتبار المعنى اللُّغوي، ومعلوم أن ذلك لا يستلزم إهمالَ سائر المعاني التي تُفيدها اللُّغة العربية، ولا إهمالَ ما يستفاد من العلوم التي تتبيَّن بها دقائق العربية وأسرارها، كعلم المعاني، والبيان، وسائر العلوم الأخرى التي يرينا الله على بها آياته في الآفاق والأنفس؛ فإنَّ التفسيرَ بذلك تفسيرُ باللُّغة، لا تفسير بمَحْضِ الرأي المنهيِّ عنه، وقد أخرج سعيد بن منصور في سُننَه، وابن المُنْذِر، والبيهقيُّ في كتاب الرؤية عن سفيان وقد أخرج سعيد بن منصور في سُننَه، وابن المُنْذِر، والبيهقيُّ في كتاب الرؤية عن سفيان

ومن الأمثلة التطبيقية لهذا عند المفسِّرين: ترجيح الثَّعَالبيِّ عِلَى في تفسير قوله تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧] أن الخطاب للنبيِّ الثَّيَ بقوله: "وما ذكره الجمهور؛ أحسن؛ لأن الخطابَ خطابُ مُواجهةٍ، ولأنه تفسير صحابيٍّ، وهو مقدُّم على

شرح النووى (۱۳/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) المنهل الروى (ص: ٤١)، وانظر: تدريب الراوى (١/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير (١/ ١٧)، والأثر الذي ذكره عن سفيان، أخرجه سعيد بن منصور في سننه (التفسير) (١٠٦١)، قال المحقِّق (د. سعد بن عبد الله آل حميد): "سنده صحيح".



غيره""، فلم يقتصر على مجرد كونه قولاً لصحابي تسوّ حتى أضاف قرينتين هما: رأي الجمهور، وكون الخطابِ خطابَ مُوَاجهة.

الحالة الرابعة: إذا اختلفوا في الاجتهاد، فلا يكون قولُ أحدِهم حُجَّةً على الآخر، كما قال ابن تَيْمِيَّةً على الآخر، كما قال ابن تَيْمِيَّةً على الآخر، كما قال ابن تَيْمِيَّةً على الأنَّ كلامَ الصحابيِّ رأيُّ إن لم يكن رواية، وقرَّر ذلك زيد بن ثابت عن عَرْمَة قال: أرسل ابن عَبَّاس عِنْ إلى زيد بن ثابت عن عَرْمَة قال: أرسل ابن عَبَّاس عِنْ إلى زيد بن ثابت عن عَرْمَة قال زيد عن الله الله الله الله تقول برأيك، وأنا رجل أقول برأيي "".

فيُختار ما تنصره القرائن المُرَجِّحة، وربما اختيرت أقوالهم جميعًا؛ إمَّا على سبيل الجَمْع إذا لم تَتَناقَض، وإمَّا على سبيل الإعمال في حالةٍ دون حالةٍ حسب ما يقتضيه المَقام.

ومن الأمثلة التطبيقيَّة على اختلاف الصَّحابَة ﴿ فِي التفسير ورَدِّ بعضهم على بعض: ما رواه ابن أبي مُلَيْكَة قال: قرأ ابن عَبَّاس ﴿ وَقَنَّى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُواْ أَنَّهُمْ قَدُ كُذِبُواْ ﴾ [يوسف: ١١٠] -أي بالتخفيف - فقال: كانوا بشرًا ضَعْفوا ويَئِسوا (أي: كادوا، فيكون معنى الآية: كادوا أن يَيْأُسوا من أن يُؤْمِنَ قومهُم بهم؛ لأنَّ (استيأس) معناه: طلبهم اليأس...). قال ابن أبي مُلَيْكَة: فذكرت ذلك لعُرْوة، فقال: قالت عائشة ﴿ عَنْ مَعاذَ الله! ما حَدَّثَ الله ورسولُه شيئًا قطُّ إلا عَلِمَ أنه سيكون قبل أن يموت، ولكنْ لم يَزْلِ البلاءُ بالرُّسل حتى ظنَّ الأنبياء أن شيئًا قطُّ إلا عَلِمَ أنه سيكون قبل أن يموت، ولكنْ لم يَزْلِ البلاءُ بالرُّسل حتى ظنَّ الأنبياء أن مَنْ تَبِعَهم قد كذَّبوهم، فكانت تقرؤها: قد ﴿ كُذِبُواْ ﴾ ثُقَلِها، وفي رواية لعُرُوة: أرأيت قوله: ﴿ حَقَى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ ﴾. أو كذّبوا؟ قالت: بل كَذَّبهم قومُهم. فقلتُ: والله، لقد استيقنوا أنَّ قومهم كذَّبوهم وما هو بالظنِّ. فقالت: يا عُرَيَّة! لقد استيقنوا بذلك.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعالبي (٢/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/ ۱۶).

<sup>(</sup>٣) الدارمي ٢/ ٤٤٤، قال حسين سليم أسد: "إسناده صحيح".



قلت: فلعلها: أو ﴿ كُذِبُواْ ﴾. قالت: معاذَ اللهِ لم تَكُن الرُّسل تَظُنُّ ذلك بربِّها. وأما هذه الآية قالت: هم أتباع الرُّسل الَّذِينَ آمنوا بربِّهم، وصدَّقوهم، وطال عليهم البلاء، واستأخر عنهم النَّصر، حتى إذا استيأست (الرُّسل) ممَّن كذَّبهم من قومهم، وظنُّوا أنَّ أتباعَهم كَذَبوهم، جاءهم نَصْرُ الله ١١٠، وكلمة: (أتباعهم) في تفسير عائشة على يُحْتَمل أن يكونوا أمَّةَ الإجابة وهم المؤمنون، ويحتمل أن يكونوا أمَّةَ الدَّعوة وهم الكُفَّار، ولكن ابن عَبَّاس ، هنا يفسِّرها على قراءة التخفيف، وعائشة الله عنه عنه عباس الله الله عباس الله عب تفسيرها ما ذكرته عائشة ﴿ عَكُبْرِ القرآن يفسِّر القراءتين معًا، وعندي فإنَّ ما ذكره ابن عَبَّاس ها له وجهٌ صحيحٌ قويٌّ؛ إذ المراد أن الرُّسل ظنُّوا أنهم قد كُذِبوا في وعد الله على لهم، بسبب خلل في دعوتهم، وتقصير في تبليغهم، كما في قول النبي ﴿ إِن لَم يكن بِكُ عَلَيَّ غضبٌ، فلا أبالي» من الوطنوا أنهم قد كُذِبوا، أي: تطرَّق شيء من الوَسواس إليهم، وهو الذي يتحوَّل إلى هَمِّ، يجول في النَّفْس يُلْقيه الشيطان: ﴿ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحُكِمُ ٱللَّهُ ءَايَتِهِ ٥٤ [الحج: ٥٧]، ولا يتعارض هذا مع مقام النُّبُوة، فإن هذا أشبه بقوله تعالى ذكره: ﴿وَهَمَّ بِهَا﴾ [يوسف: ٢٤] عن يوسف اللَّهِ ، وبقوله تعالى: ﴿وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ۞ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدَا ﴾ [الأحزاب: ١١،١٠]، ولبحث المسألة مقامٌ آخر، ونلحظ هنا أن ابن عَبَّاس ، استنبط تفسيره من القرآن الكريم، ولكنه استنباطٌ شخصيٌّ، يمكن الردُّ عليه، كما فعلت عائشة وأنها.

(١) تفسير الطَّبَري (٧/ ٣١٦)، ورواية البخاري أوردها في عدِّة مواضع، منها حديث رقم: (٤٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجمع الزوائد (٦/ ٣٧).



### المسألة الرابعة: مصدر التفسير في اجتهاد الصحابي والنه:

## مصدر التفسير في اجتهاد الصحابي رضي الله عنه:



- ما وقع في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فله حكم المرفوع
- قد يكون اجتهادُ الصحابي عائدًا إلى 02 استنباطه من النص القرآنى أو النبوى
- قد يكون تفسير الصحابي بيانًا للمعنى اللغوي، ودلالات الألفاظ
- قد يكون تفسير الصحابي نقلاً عن أهل الكتاب

نَصْ الْمُنْ الْفُرْلَةِ فِي الأساس والتنوير في أصول التفسير

ار عالیت امون الحق

أولاً: ما وقع في عهد النبيِّ وَالْكُنْوَ ، فله حُكْم المرفوع، سواء أقرَّه النبيُّ وَالنَّيْ أَمْ صحّحه، وحُكْم المرفوع إنما يكون بعد التصحيح.



ثانيًا: قد يكون اجتهادُ الصحابيِّ عائدًا إلى استنباطه من النصِّ القرآنيِّ أو النَّبَويِّ، وهذا الاستنباط يعتمد فيه الصحابيُّ على النصوص الشَّرعِيَّة الأخرى، والقواعد الكُلِّية للشَّريعة، والمعاني المعروفة في اللَّغة للكلمة أو التركيب، ومن الأمثلة على ذلك:

المثال الأول: ما رواه عبيد بن عمير قال: قال عمر ولي يومًا لأصحاب النبيّ ويه فيه ترون هذه الآية نزلت: ﴿أَيَودُ أَحَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَهُ حَنَّةٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]؟ قالوا: الله أعلم. فغضب عمر ولي ، فقال: قولوا نعلم أو لا نعلم. فقال ابن عَبّاس ، في نفسي منها شيء – يا أمير المؤمنين –. قال عمر ولي : يا ابن أخي! قُل، ولا تحقر نَفْسَك. قال ابن عَبّاس في: فُربتُ مَثَلاً لعَمَل. قال عمر ولي : أي عمل؟ قال ابن عَبّاس في: لعمل. قال عمر ولي : أي عمل؟ قال ابن عَبّاس في: لعمل قال عمر المناهن نعمل بالمعاصي، حتى أغْرَق لرجل غني يعمل بطاعة الله في ، ثم بعث الله في له الشيطان، فعمل بالمعاصي، حتى أغْرَق أعماله ...

المثال الثاني: ما رواه مُصْعَبُ بْنُ سَعْد بن أبي وقّاص قَالَ: كُنْتُ أَقْرَأُ عَلَى أَبِي حَتَّى إِذَا بَلَغْتُ هَذِهِ الآيَةَ: ﴿ قُلُ هَلُ نُنَبِّءُ كُم بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴾ [الكهف: ١٠٣] الآيَةُ، قُلْتُ: يَا أَبْتَاهُ أَهُمُ الْخُوارِجُ؟ قَالَ: لا يَا بُنَيَّ، اقْرَأِ الآيَةَ الَّتِي بَعْدَهَا: ﴿ أُولِيكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ وَ الْخُوارِجُ؟ قَالَ: لا يَا بُنَيَّ، اقْرَأِ الآيَةَ الَّتِي بَعْدَهَا: ﴿ أُولِيكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ وَ وَقَالُوا: لا يَا بُنَيَّ، اقْرَأِ الآيَةَ الَّتِي بَعْدَهَا: ﴿ أُولِيكَ اللّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ وَقَالُوا: لَيْسَ فِي الْجُنَّةِ طَعَامٌ وَلاَ النَّصَارَى كَانَ كُفْرُهُمْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ بِمُحَمَّدٍ وَلِقَائِهِ، وَقَالُوا: لَيْسَ فِي الْجَنَّةِ طَعَامٌ وَلاَ النَّصَارَى كَانَ كُفْرُهُمْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ بِمُحَمَّدٍ وَلِقَائِهِ، وَقَالُوا: لَيْسَ فِي الْجَنَّةِ طَعَامٌ وَلاَ النَّصَارَى كَانَ كُفْرُهُمْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ بِمُحَمَّدٍ وَلِقَائِهِ، وَقَالُوا: لَيْسَ فِي الْجَنَّةِ طَعَامٌ وَلاَ شَرَابٌ، وَلَكِنَّ الْخُوارِجَ هُمُ الْفَاسِقُونَ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولِئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [الله مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولِئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [الله عِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ

(٢) المستدرك (٤٣٠١)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٥٣٨).



وأنت ترى أن سعدًا وينه اجتهد في فَهْم الآية مع أنه يمكنك أن تراجعه بأنَّ الكفر يُحْتَمل أن يكون كفرًا أصغر، كما أنه يُحْتَمل أنْ يعني التَّغطية للآيات، فالخوارج والفُسَّاق المُنْهَمكون في أَكُل أموال النَّاس بالباطل، وعبادة فُرُوجهم وبُطُونهم سَتَروا الآياتِ العظيمة التي وردت في تحريم كلِّ ذلك، ولم يقيموا وزنًا للقاء الله، فالآية تنطبق عليهم على الحقيقة.

ثالثًا: قد يكون تفسير الصحابيِّ نَقْلاً عن صحابيٍّ آخر، والفَهْم العامُّ يدلُّ على أن له حُكْم المرفوع، ومثاله ما جاء عن عبد الله بن عباس قال: لم أزل حريصًا على أن أسأل عمر عن المرأتين من أزواج النبيِّ اللَّتين قال الله على لهما: ﴿إِن تَتُوبَاۤ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدُ صَغَتُ قُلُوبُكُما وَ عَدالم الله عَلَى الله عَلَى الله وَقَدُ صَغَتُ قُلُوبُكُما الله على المرأتين من الإداوة، فتبرَّ ز، حتى جاء فسكبتُ على يديه من الإداوة، فتوضأ، فقلت: يا أمير المؤمنين، مَنِ المرأتان مِنْ أزواج النبيِّ اللَّتان قال الله عَلى لهما: ﴿إِن تَتُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما الله عَلى المها: ﴿إِن تَتُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما الله عَلى الما عائشةُ وحفصةُ... الحديث''.

رابعًا: قد يكون تفسير الصحابيِّ بيانًا للمعنى اللُّغوي، ودلالات الألفاظ:

وأبرز أمثلته سؤ الات نافع بن الأزرق، وكذلك ما رواه ابن عَبَّاس الله قال: ما كنت أدري ما قوله: ﴿ رَبَّنَا ٱفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحُقِ ﴾ [الأعراف: ٨٩] حتى سمعت بنت ذي يَزَن تقول: تعال أُفاتِحُك '' تعني: أُقَاضِيك، وتفسير ابن عَبَّاس الله للفَتْح بالقَضاء تفسيرٌ بمعنى واحدٍ من معانٍ متعدِّدة.

(١) البخاري (٢٤٦٨).

(٢) مصنف ابن أبي شيبة (٥/ ٢٨٠)، الطَّبَرِي (٦/ ٣)، وقال إسلام منصور: "ضعيف، قتادة عن ابن عَبَّاس مُرْسل، وابن وكيع ضعيف". ينظر: تفسير الطَّبري، طبعة دار الحديث (٥/ ٤١٦).



خامسًا: قد يكون تفسير الصحابيِّ نقلاً عن أهل الكتاب، ويأتي الكلام عنه -إن شاء الله تعالى-.

هل كلُّ تفسير صدر عن الصحابي، وكان لا يَحْتَمل الاجتهاد له حُكْم المرفوع؟

الجواب: لا! فيجب التأكُّد من أن تفسير الصحابيِّ بكلام لا مجال للاجتهاد فيه لا يعني الحُكْم له بالرَّفع؛ إذ قد يكون منقولاً عن الإسرائيليات، وأَكَّدَتْ كتبُ المصطلح ذلك، فذكروا أنه يستثنى من حُكْم الرفع، ويُعَلِّل ذلك السَّخاويُّ ﴿ فَي (فتح المغيث)، فيقول: "إذا كان المفسِّر له من الصَّحابَة ﴿ ممن عُرف بالنَّظَر في الإسرائيليات كمُسْلِمَة أهل الكتاب؛ مثل عبد الله بن سلام، وكعبد الله بن عمرو بن العاص ١٠٠ فإنه كان حَصَل له في وَقْعة اليرموك كُتُبٌ كثيرة من كُتُب أهل الكتاب، فكان يُخْبِر بما فيها من الأمور المُغَيَّبة، حتى كان ربُّما قال له بعض أصحابه: حدِّثنا عن النبيِّ الله عن النبيِّ ولا تحدِّثنا عن الصحيفة، فمثل هذا لا يكون حُكْمُ ما يُخْبِرُ به من الأمور النَّقْلية الرفع؟ لقوة الاحتمال" ١٠٠٠.

وعنى بقوله: (لقوة الاحتمال) احتمال الرفع عن النبيِّ اللَّهِ ، واحتمال أن يكون أخذه من الإسرائيليات.

وقد حاول السُّيُوطِيُّ عِلى في أَلْفِيَّته في المُصْطلح أن يلخِّص أحكام ما روى عن الصَّحابَة ١، وقبل أن نسمع له أُذكِّرك أنني خالفت بعضَ ما نقل ترجيحَه أو مال إليه، وسأذكر بعض قوله:

فِي عَهْدِهِ، أَوْ عَنْ إِضَافَةٍ عَرَى تَصْريحِهِ بعِلْمِهِ الْخُلْفُ نُفِي

وَلْيُعَطَ حُكْمَ الرَّفْعِ فِي الصَّوابِ نَحْوُ: مِنَ السُّنَّةِ، مِنْ صَحَابِي كَـٰذَا: أُمِـرْنَـا، وَكَـٰذَا: كُـنَّـا نَـرَى ثَالِثُهَا: إِنْ كَانَ لا يَخْفَى، وَفِي

(١) فتح المغيث (١/ ١٣٠).

الحالات الآتية:



وَنَحْوُ: كَانُوا يَقْرَعُونَ يَايَهُ وَما أَتَى وَمِثْلُهُ بِالرَّأْيِ لا يُقَالُ إِذْ عَنْ سَالِفٍ مَا حُمِلا

بالظُّفْر، فِيمَا قَدْ رَأَوْا صَوَابَهُ وَهِكَذَا تَفْسِيرُ مَنْ قَدْ صَحِبَا فِي سَبَبِ النُّولِ أَوْ رَأْيًا أَبَى

هل ينبغي التأكُّد من صِحَّة الإسناد في الحديث الموقوف على الصحابيِّ في باب التفسير؟ الجواب: تَساهَل أهل العلم في الرِّوايات الواردة في التفسير إذا كانت من الأحاديث الموقوفة أو المقطوعة، ولكن الأمر لا يؤخذ على إطلاقه، بل يجب أن نَتَنَبَّت من هذه الروايات في

الحالة الأولى: أن تكون الرواياتُ مرفوعةً أو لها حكم الرفع؛ لأن التفسير الذي تتضمَّنه يَؤُول إلى أن يكون صادرًا عن النبيِّ عَلَيْهُ، ولا ينبغي للمرء أن يعزو للنبيِّ عَلَيْهُ شيئًا تخرُّصًا حتى ما ذكر أهل العلم التساهُل فيه... لماذا؟

لأن النَّاقِل يريد إثبات معنى عن طريق هذه الرِّواية مُعتضِدًا بأقوى درجات الإثبات لهذا المعنى وهو التفسير النَّبُويُّ، وهنا لا بد أن يُثبتَ لنا صحَّة تلك الرواية.

الحالة الثانية: أن يعزو المفسِّر هذا الرأي للصحابيِّ بصِيغة الجَزْم، وفي هذه الحالة لا بد أن يُثْبِتَ لنا صِحَّة أن ذلك الصحابيَّ قال ذلك.

الحالة الثالثة: أن يكون المعنى المذكور غريبًا يَفْتَقر مثلُه للتأكُّد من قائله.

الحالة الرابعة: الترجيح بقول الصحابيّ، فكيف يكون الترجيح دون التَّنبُّت من صِحَّة نسبة ذلك القول.

> فإن قلت: هلا ذكرت لنا مثالاً تطبقيًّا لإسناد مشهور عند المفسِّرين؟ مثال تطبيقي :



دعنا نأخذ مثالاً على ذلك من تفسير الطَّبَرِي عِلى، فأشهر إسنادٍ للطَّبري عِلى هو الذي يقول فيه: «عن إسماعيل بن عبد الرحمن السُّدِّي، عن أبي مالك، وعن أبي صالح، عن ابن عَبَّاس عبد أوعن مُرَّة الهَمْدَانيِّ عن ابن مسعود عِلَيْك – وعن ناس من أصحاب النبيِّ اللَّهُ اللهُ ال

فقد قال الطّبَرِيُّ على نفسه عن هذا الحديث وعن إسناده: "ولست أعلمه صحيحًا، إذ كنتُ بإسناده مُرْتابًا"، وقال أحمد محمد شاكر -عفا الله عنه -: "وحُقَّ لأبي جعفر على أن يرتاب في إسناده، فإن هذا الإسناد فيه تساهُلُّ كثير، من جهة جمع مُفَرَّق التفاسير عن الصَّحابَة في سياق واحد، تَجْمَعُه هذه الأسانيد، كما بيَّنا آنفًا. فإذا كان الأمر في تفسير معنى آية، كان سهلًا ميسورًا قبولُه؛ إذ يكون رأيًا أو آراء لبعض الصَّحابَة في معنى الآية، وما في ذلك بأس، أمَّا إذا ارتفع الخبر إلى درجة الحديث، بالإخبار عن واقعة معينة أو وقائع، كانت على عهد رسول الله الخبر إلى درجة الحديث، بالإخبار عن واقعة منا يُلْحَق بالحديث المرفوع لفظًا أو حُكُمًا -كان قبولُ هذا الإسناد إلى الله الله الله الله على عهد رسول الله عمروف مَصْدرُها معرفة محدَّدة: أيُّ هؤلاء الذي قال هذا؟ وأيُّهم الذي عبَّر عنه باللفظ الذي عبَّر عنه باللفظ الذي عبَّر عنه باللفظ الذي

قاعدة: ينبغي التأكُّد من عدم الإدراج في الحديث المرفوع، حتى يُسَلَّمَ التفسيرالذي تضمَّنه:

إذ قد يُدرِجُ الصحابيُّ أو غيرُه معنى في الحديث المرفوع، فيُظَنُّ أنه منه، مع أنه ظاهرٌ أنه ليس من قول النبيِّ عليه أو يكون مُحْتَمِلاً للرَّفع والوَقْف، وأكثر ما يظهر ذلك فيما يُظنُّ أنه قراءة قُرْ آنيَّة، فمنها مثلاً:

<sup>(</sup>١) تفسير الطَّبري (١/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطَّبري (١/ ٣٤٦).



ما سبق في حديث ابن عَبَّاس ﴿ فِي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِّن رَّبِكُمْ ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِّن رَّبِكُمْ ﴿ لَا لَهُ اللَّهُ اللّ

ماذا سمعت -أتَّدك الله-؟

ألستَ ترى أن قول ابن عَبّاس الله تفسيرٌ محضٌ لم يَفْصِله عن الآية على عادة التعليم أو الخطابة مما تسمعه في دروسنا إلى اليوم؟ وكونه اليي يقرؤها في المصحف كذلك لا يعني سوى ذلك؛ إذ كانوا يكتبون بعض تعليقاتهم في المصاحف، وهذا منتشرٌ عند الصّحابة ومثل ذلك قراءة ابن الزُّبير الله ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُم أُمَّةُ يَدُعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوُنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ الله عَلَى مَا أَصَابَهُم، قال الرَّاوي عنه: فَلا وَيَسْتَعِينُونَ بِاللهِ عَلَى مَا أَصَابَهُم، قال الرَّاوي عنه: فَلا أَدْرِي أَكَانَتْ قِرَاءَتَهُ أَوْ فَسَر؟ ٣٠.

وهذا من وَرَع الراوي في النَّقْل، وإلا فيجب أن نَجْزِم بأنها تفسيرٌ -إن صحَّت الرواية- سُمِع إمَّا من النبيِّ وإمَّا من عثمان عِيْك ، وذلك لأنه ورد مِثْل ذلك عن عثمان عِيْك ...

<sup>(</sup>١) البخاري(٢٠٥٠).

<sup>(</sup>٢) أبو داود (١٧٣٤)، وقال الأرناؤوط: حديث صحيح، وهذا إسناد ضعيف، لأن ابن أبي ذئب يقول في آخر الحديث: "فحدثني عبيد بن عمير"، ولم يُدْرِك ابن أبي ذئب عبيد بن عمير الليثي الثقة. وعبيد بن عمير مولى ابن عَبَّاس مجهول، لكن روي الحديث من وجه آخر صحيح.

<sup>(</sup>٣) سنن سعيد بن منصور (التفسير) (٥٢١)، وقال المحقِّق (د. سعد بن عبد الله آل حميد): "سنده صحيح على شرط الشيخين".

<sup>(</sup>٤) المصاحف لابن أبي داود (١ / ١٣٠) برقم (١٠٦).



وعن سعيد بن جُبير عن ابن عمر الله كان يقرأ: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١] سبحان ربي الأعلى ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى ﴾ [الأعلى: ٢] قال: وهي في قراءة أُبيِّ بن كعب عِيْنَهُ كذلك...

ويؤكِّد لك هذه الحقيقة الواضحة ما رواه سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ عَنِ ابن عَبَّاس ، أَنَّ النَّبِيَّ بَيْتُكُ وَيؤ كَانَ إِذَا قَرَأَ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ قَالَ: «سُبْحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى » ٬٬٬.

والأمثلة على هذا النوع كثيرة، وقد كتبتُ مؤلفًا في القراءة التَّفسيريَّة مَنَّ الله عليه بأن يرى لنُّور.

ومن أشهر ما زُعِمَ أنه مُدْرَج كلمتا: (صلاة العصر) بعد كلمة: ﴿الوُسطى ﴾ في سورة البقرة: وهذا أحد أسباب الخلاف في تفسير الصلاة الوُسطى، فقد قيل: إنها الظُّهر؛ لأنها تُفْعَلُ في وسط النهار، وقيل: هي العصر؛ لأنها بين صلاتي النهار وصلاتي الليل، وقيل: هي المغرب؛ لأنها وسط في الطُّول والقِصَر، وقيل: هي صلاة العشاء؛ لأنها بين صلاتين لا تُقْصَران، وقيل: هي الفجر؛ لأنها بين صلاتين لا تُقْصَران، وقيل: هي الفجر؛ لأنها بين صلاتي الليل والنهار، ولأنها صلاة لا تُجْمَع مع غيرها، فهي منفردة بين مجتمعين، وقيل: المراد بها صلاة الوتر، والأكثرون صحَّحوا أنها صلاة العصر لما رواه عليُّ ملاً الله بيوتهم وقبورهم نارًا» من فيحتمل أن يكون قوله: (صلاة العصر) في الحديث من الرأي ملأ الله بيوتهم وقبورهم نارًا» في وجهة نظر مَنْ نفي أن تكون صلاة العصر، كما بيَّنَ الأَلُوسِيُّ عِلى، وأطال في ذلك، فانتصر لمذهبه الذي يرى أن صلاة الظُّهر هي الصلاة الوسطى، مُعْتَمدًا على وأطال في ذلك، فانتصر لمذهبه الذي يرى أن صلاة الظُّهر هي الصلاة الوسطى، مُعْتَمدًا على

<sup>(</sup>١) المستدرك (٣٩٢٣)، وصحَّحه، وقال ابن حجر في الفتح (٨/ ٧٠٠): "وأخرج سعيد بن منصور بإسناد صحيح".

<sup>(</sup>٢) أبو داود (٨٨٣)، وصحَّحه الألباني.

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۳۷۰).



احتمال أن يكون ما ورد في هذا الحديث من الرأي الذي أدرجه الصحابيُّ؛ وفَنَّد الأقوال التي ذهبت إلى أنها صلاة العصر، ثم بيَّن أن الأحاديث الواردة قِسمان: مرفوعة وموقوفة، والموقوفة لا يُحتُّج بها؛ لأنها أقوال صحابة عارَضَها صحابةٌ آخرون، وأما المرفوعة فغالبها لا يخلو إسنادها عن مَقَال، والسَّالم من المَقَال قسمان: مُخْتَصر بلفظ الصلاة الوسطى صلاة العصر، ومُطَوَّل فيه قصَّة وقع في ضمنها هذه الجُمْلة، والمُخْتَصَر مأخوذ من المُطَوَّل اختصره بعض الرواة فوَهِمَ في اختصاره، والأحاديث المطوَّلة كلها لا تخلو من احتمالٍ، فلا يصحُّ ـ الاستدلال بها.

فقوله من حديث مسلم: «شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر» فيه احتمالان:

أحدهما: أن يكون لفظ "صلاة العصر" ليس مرفوعًا، بل مدرجًا في الحديث أدرجه بعض الرواة تفسيرًا منه، ويؤيده ما أخرجه مسلم من وجه آخر عن عليِّ هِينُ في بلفظ: «حبسونا عن الصلاة الوسطى حتى غربت الشمس يعنى العصر» ···.

الثاني: على تقدير أنه ليس بمُدْرَج يُحْتَمل أن يكون عَطْف نَسَق على حذف العاطف لا بيانًا ولا بدلاً، والتقدير: «شغلونا عن الصلاة الوسطى وصلاة العصر»، ويؤيِّد ذلك أنه عن الصلاة الوسطى يُشْغَل يوم الأحزاب عن صلاة العصر فقط، بل شُغِل عن الظهر والعصر معًا، كما ورد من طريق أخرى، فكأنه أراد بالصلاة الوسطى الظُّهر، وعَطَف عليها العصر، ومع هذين الاحتمالين لا يَتَأتَّى الاستدلال بالحديث على أنها صلاة العصر، ويؤيد هذا أنه لو ثبت عن النبيِّ عَلَيْتُ تفسيرًا أنها العصر لوَقَفَ الصَّحابَة ﴿ عِنده، ولم يختلفوا، فعن سعيد بن المُسيِّب

(١) لم أجده كذلك عند مسلم، ولكن وجدت ما يدلُّ عليه عند البخاري (٤٥٣٣) عن عليٌّ بن أبي طالب عليه قال:

كنا مع النبي ﷺ يوم الخندق فقال: «ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارًا، كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت

الشمس». وهي صلاة العصر.



قال: كان أصحاب رسول الله عن مختلفين في الصلاة الوسطى هكذا وشَبّك بين أصابعه "، معلى تقدير عدم الاحتمالين فالحديث مُعارَض بالحديث المرفوع أنّها الظهر، وهو ما رواه زيد بن ثابت عن قال: كان رسول الله على يصلي الظهر بالهاجرة، ولم تكن صلاة أشد على الصّحابة في منها فنزلت في خفِطُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ "، ومن وجه آخر عن زيد الصّحابة في منها فنزلت في كان يصلي الظهر بالهجير، فلا يكون وراءه إلا الصّفُ والصّفّان والنّاس في قائِلَتِهم وتجارتهم، فأنزل الله تعالى الآية، فقال رسول الله عن : "لَيْنتَهِينَّ رِجَالُ أَوْ للْحَرِّقَنَّ بُيُوتَهُمْ ""، ويؤكّد كونها غير العصر ما ورد من طُرُقٍ عن أبي يونس مولى عائشة في قال: أمرتني عائشة في أن أكتب لها مُصحفًا فأمُلَتْ عليَّ: في خَفِطُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُسُطَىٰ وصلاة العصر، وقالت: سمعتها من رسول الله في نها الظُهر". وهذا يدلُّ على أن الصّحابة في فَهمُوا من هذه القراءة أنها الظُهر".

مضى الآلُوْسِيُّ على هذه الشاكلة، وغاية كلامِه إن لم يدلَّ على إثبات مذهب الأحناف، فهو يدلُّ على الاحتمال القويِّ في تفسير الآية بالحديث المذكور إلا أن ابن حَجَر على بعد أن ذكر أن في المسألة تسعة عشر قولاً، واستعرض أشهرها، وقال مرجِّحًا أنها العصر: "روى

<sup>(</sup>١) الطَّبَري (٢/ ٥٧٨).

<sup>(</sup>٢) أبو داود (٤١١)، وصحَّحه الألباني، أحمد (٢١٦٣٥)، وصحَّحه الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٣) أحمد (٢١٨٤٠)، وقال الأرناؤوط: إسناده ضعيف؛ لانقطاعه، وقد ذكر في مجمع الزوائد (٢/ ٥٢) روايات مختلفة تبين أن الصحابة ﴿ مختلفون فيها بين الظهر والعصر.

<sup>(</sup>٤) مسلم (١٣٧٢).

<sup>(</sup>٥) الموطأ (٣/ ١١٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: روح المعاني (٢/ ١٥٦).



الترمذي والنسائى من طريق زِرِّ بن حُبيش قال: قلنا لعُبيدة: سل عليًّا عِينُ عن الصلاة الوسطى، فسأله، فقال: كنا نرى أنها الصُّبح حتى سمعت رسول الله عليه يقول يوم الأحزاب: «شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر» انتهى. وهذه الرواية تَدْفَع دعوى مَنْ زعم أن قوله: "صلاة العصر" مُدْرَج من تفسير بعض الرواة، وهي نصٌّ في أن كونها العصرَ من كلام النبيِّ الله المعتمر عن قال: إنها الصُّبح قويَّة، لكن كونها العصر هو المُعْتَمد، وبه قال ابن مسعود وأبو هريرة رهو الصحيح مِنْ مذهب أبى حنيفة، وقول أحمد، والذي صار إليه مُعْظَم الشَّافِعيَّة لصِحَّة الحديث فيه" ١٠٠ ولكن ذلك لا ينفى أن تكون عبارة: صلاة العصر من مُدْرَج قول النبيِّ وَاللَّهُ يُفسُّر به الآية.

وصاغ ذلك الشيخ الطالب زيدان -وفَّقه الله-:

مِنْ عَصدَم الإِدْراجِ فِي المَسْمُ وع حُكْمَ الحديثِ، كصلة الوُسْطَى

ويَنْبَغِي التأكيدُ في المـــرفــوع لِيَسْلَمَ التَّفْسِيرُ إِذْ قَدْ يُعْطَى

(١) فتح الباري (٨/ ١٩٦).



المبحث الثالث: صور تفسير الصَّحابَة الله الكريم

هي الصور العامَّة التي يجري فيها التفسير من تخصيص العامِّ، وتَقْيِيد المُطْلَق، وإيضاح المُبْهَم، وبيان أسباب النُّزُول، ومن أمثلتها:

ما جاء عن عائشة على قوله تعالى: ﴿ فَعِدَّةُ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴿ البقرة: ١٨٤]، قالت: نزلت: (فعدة من أيام أخر متتابعات)، فسقطت: (متتابعات) أي: أنها لا تأخذ حُكْم المَتْلُوِّ بل هي: إمَّا من فَهْم عائشة على وتَقْيِيدها للمُطْلَق في الآية، وإمَّا سمعتها من النبيِّ الشَّي تفسيرًا لا تلاوةً، أو غير ذلك، وعن أُبيِّ بن كعب على في قوله: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى والبَطْشَة، أو السَّحِدة: ٢١]، قال: مصائب الدُّنيَا، والرُّوم، والبَطْشَة، أو الدُّخَان فأوضح إبهام: (العذاب الأدنى) في الآية.

لاحظ أنه جعل "الرُّوم" وهم عدوُّ المسلمين حينئذ من العذاب الأدنى، وكأن المتحدَّث عنهم مسلمون لا كافرون، مع أن أصل الآية نزلت كلامًا عن كُفَّار قريش.. إن سيِّد القُرَّاء أبيًّا وسيِّد المَّرَّاء أبيًّا يوسِّع فَهْمَك للآية لئلَّا تَظُنَّ أن خصوصية نزولها في الكافرين يعني خصوصية المعنى المُسْتَقى من لفظها.

قاعدة: ما نقل عن الصحابي على أنه قراءة فهو تفسير إلا أن يكون منقولاً بطريق النقل القِرائي:

وذلك لأن القرآن ثبت بالتَّواتر القَطْعي الذي استغنى عن العدد، والقراءة وجه من الوجوه التي نزل بها القرآن، فلا يثبت قرآن بخبر آحاد، فيكون المراد من قول الصحابي أو مما نُقِلَ

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق (٧٩٩١)، الدارقطني (٢/ ١٩٢)، وقال: إسناد صحيح.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۷۷۷).



عنه هو التفسير لا القراءة، وتقدَّمت أمثلة ذلك.. وهذا التفسير يأخذ حُكْم النَّقْل عن الصحابيِّ، فما ورد على أنه مرفوع فهو مرفوع، وما ورد على أنه موقوف فهو كذلك.

قاعدة: قول الصحابي بنسخ نصِّ أو حُكْم ليس كافيًا للقول بمقتضاه:

لذا قال الزُّرْقَانِيُّ عِلَى: "أما قول الصحابيِّ هذا ناسخ وذاك منسوخ، فلا ينهض دليلًا على النَّسْخ لجواز أن يكون الصحابيُّ صادرًا في ذلك عن اجتهاد أخطأ فيه فلم يُصِبْ فيه عين السَّابق ولا عين اللَّاحق خلافًا لابن الحَصَّار" ولسبب آخر عندي هو أنه قد يعني بالنَّسْخ التخصيص، أو التقييد، أو العمل المَرْحَلِيَّ، أو نحو ذلك ممَّا سنقرره في مبحث النَّسْخ إن شاء الله.

(١) مناهل العرفان (٢/ ١٥٠).



### خاتمة لمصادر التفسير بالمأثور

ما معنى التفسير بالمأثور؟ وهل يتطرَّق الضعف إلى التفسير بالمأثور؟ وما أسبابه؟ ١٠٠

الجواب: التفسير بالمأثور يتناول ما كان تفسيرًا للقرآن بالقرآن، وما كان تفسيرًا للقرآن بالسُّنَّة، وما كان تفسيرًا للقرآن بالموقوف على الصَّحابَة أو التَّابعين على رأي، وهذا هو التفسير النَّقْلي أو المنقول، ولنلخِّص بعض ما يتعلَّق به:

فأمًّا تفسير القرآن بالنصِّ غير المحتمل سواء كان متصلًا أم منفصلًا، كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ وَٱلطَّارِقِ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا ٱلطَّارِقُ ۞ ٱلنَّجْمُ ٱلثَّاقِبُ ﴾ [الطارق: ١ - ٣] فهذا مما لا خلاف في التسليم به وقبوله.

وأمَّا تفسير القرآن بالسُّنَّة المقبولة المرفوعة إلى النبيِّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا خلاف في وَجاهته وقبولِه، سواء أكان توقيفيًّا أم توفيقيًّا.

وأمَّا تفسير القرآن بالقرآن فإن كان ورد عن النبيِّ اللَّهِ فَحُكْمُه حُكْمُ السابق، وإن كان ورد عن الصَّحابَة والتَّابِعين ومَنْ بَعْدَهم فهو اجتهاديٌّ في حقيقته، إلا أن يكون له حُكْمُ الرَّفع مما ورد عن الصَّحابَة خاصَّة.

(١) انظر: التفسير والمفسِّرون (١/ ٥٥١)، مناهل العرفان (٢/ ١٨).



أسباب تطرق الضعف إلى تفسير الصَّحابَة والتَّابعين:



### أسباب تطرق الضعف إلى تفسير الصحابة والتابعين

ثالثها: حذف الأسانيد أو عدم بيان حالها ثانيها: حخول الإسرائيليات فيه أولها: كثرة الوضع في التفسير

الم المنظمة ال

كتاب الأساس والتنوير في اصول التفيس

وأما تفسير القرآن بما يعزى إلى الصَّحابَة والتَّابِعين فإنه قد يتطرق إليه الضعف من وجوه يمكن تلخيصها في ثلاثة أمور -كما يرى الدكتور الذهبي ﷺ-:

أولها: كثرة الوَضْع في التفسير: وذلك يرجع إلى:



- 1) ما دسَّه أعداء الإسلام مثل الزَّنادقة، فقد أرادوا هَدْم هذا الدينِ المتين عن طريق الدَّسِّ والوَضْع حينما أَعْيَتُهم الحِيَل في النَّيْل منه عن طريق الحَرْب والقوَّة، وعن طريق الدَّليل والحُجَّة.
- ٧) ما لفِقْه أصحاب المذاهب الغالية المتطرِّفة ترويجًا لتَطرُّفهم كغُلاة الروافض المُتطرِّفين الَّذِينَ نسبوا إلى الإسلام ما هو منه بريء، وكالمُتزلِّفين الَّذِينَ حَطَبُوا في حَبْل العبَّاسيِّين (طلبوا مَوَدَّة الدولة العباسية بالباطل) فنسبوا إلى ابن عَبَّاس هم ما لم تَصِحَّ نِسبته إليه؛ تملُّقًا لهم واستدرارًا لدنياهم لتحقيق مآرب سياسيَّة، وكالمنتسبين إلى بعض الفِرَق المشهورة بالتَّديُّن، كغُلاة المُتَصوِّفة فإنهم وضعوا أحاديث، وزعموا أنها تفسير منها ما يرْغَبون به في أهوائهم، وكالفِرَق التي تظهر التَّديُّن وهي تَخْدُم أنظمة سياسيَّة، فقد جعلوا تدينُهم سِتارًا لقتل الأبرياء؛ خدمةً لأهوائهم، أو لبعض الأنظمة المتجبِّرة.

ثانيها: دخول الإسرائيليَّات فيه: ومنها كثير من الخُرَافات التي يُشمُّ رائحة البُطْلان فيها لأوَّل وَهُلَة، مع أن الإسرائيليَّات لا تُرَدُّ بإطلاق، بل فيها تفصيل يَردُ في موضعه.

ثالثها: حَذْفُ الأسانيد أو عدم بيان حالها: مما سبَّب اختلاطَ المقبول بغير المقبول، وترتَّب عليه أن يَنْقُل المفسِّر كثيرًا من الأقوال المَعْزُوَّة إلى الصَّحابَة أو التَّابِعين من غير إسناد ولا تحرِّ..

هذا كلُّه أدَّى إلى التباس الحقِّ بالباطل، زد على ذلك أن بعض النَّاس يرى رأيًا يعتمده دون أن يذكر له سندًا، ثم يجيء مِن بعده مَن ينقله على اعتبار أنَّ له أصلاً، ولا يُكلِّف نَفْسَه البحث عن أصل الرواية، ولا من يَرجع إليه هذا القول.

قاعدة: التراث التفسيري مَجْمَعُ تنويري، فمنه المُنْزِم، ومنه المنيرُ المُلهم للباحث المستعلِم:



تراثنا الرائع ليس مُقَدَّسًا وليس مُدِنَّسًا، وقد رأينا في زماننا من الطاعنين في الإسلام والسَّمَّاعين لهم من يرى التراث الإسلامي والتفسيري على وجه الخصوص عِبئًا ثقيلاً ينبغي التخلُّص منه، ولذا طرحنا هذا السؤال:

هل يجب الالتزام بما ورد في تراثنا التفسيري من أقوال الأئمة، ونُقُولٍ عن شيوخ الأمَّة في فَهُم القرآن المجيد؟ هذا هو السؤال الذي فرض صياغة هذه القاعدة.

الجواب: كما رأيت -أيّدك الله- فيما مضى دراستُه فإن ما ورد في تراثنا التفسيري ينقسم إلى قِسمين:

القِسم الأول: يجب الالتزام به؛ لأنه يمثّل مصادر التفسير التي لا يمكن فَهْمُ القرآن بدونها، ويكفي أن نستدل على ذلك بقوله -تعالى مَجْدُه-: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخُوفِ الْخَوْفِ وَيَكْفِي أَن نستدل على ذلك بقوله -تعالى مَجْدُه-: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرُ مِنْهُمُ أَمْرُ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ ٱلنَّذِينَ يَسْتَثْبِطُونَهُ ومِنْهُمُ وَلَوْلَا فَضُلُ أَذَاعُواْ بِهِ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ ٱلنَّذِينَ يَسْتَثْبِطُونَهُ ومِنْهُمُ وَلَوْلَا فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ الشَّيْطُانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ٨٣]؛ فإنَّ فَهُمَ الحياة يرجع إلى أمنِ أو خوفٍ، وفَهْمَها وَفْق مراد الله عَلَى لا يتحقق إلا بمعرفة كلماتِه، وكلماتُه لفظٌ ومعنى، والمعنى نطلبه:

- ١) من كلمات الله القُرْ آنيَّة ذاتِها.
- ٢) وَفْق اللُّغة التي نزل بها، وهي العربيّة.
- ٣) أو من كلمات مبلِّغها، وهو الرَّسُول بَيْكَ، ومن سلوكه التطبيقيِّ، وتلك هي السُّنَة النُّسَة تَة المُشَرَّ فة.
  - ٤) أو من فَهْم تلاميذه، وهُمُ الصَّحابَة ، ويدخل فيهم آلُ بيتِه.



ويجتهد أئمَّة التفسير من الصَّحابَة في فمن بعدهم إلى زماننا في فَهْم كلمات الله القُرْ آنيَّة لتُصبَغ بها الحياة وَفْق تلك المصادر السابقة، فيَنتُج من ذلك هذا التُّراث التفسيريُّ الضخم الذي بين أيدينا.

القسم الثاني: ما ينبغي رفضه؛ لوجود مانع يمنع قبوله والأخذبه.

فهذا الجواب عن سؤال: كيف نشأ هذا التُّراث التفسيريُّ الضخم؟

فالتُّراث منه ما يجب التزامُه دون ريب، ومنه ما يُهتَدى به، ويُستَنار بآراء أصحابه، ومنه ما ينبغي رفضُه؛ إمَّا لأنه ينتمي إلى المكذوب، وإمَّا لأنه يعبِّر عن خطأ في الآراء والتفكير

وهنا نفهم ما وراء الملحوظة القيَّمة التي ذكرها الإمام ابن العَرَبيِّ عِلَى في كتابه: (أحكام القرآن) حول صنيع المفسِّرين، فقال:

"وَأَكْثَرُ أَقْوَالِ المفسِّرينِ أَضْغَاثٌ، وَآثَارٌ ضِعَافٌ" ٠٠٠.

فما رأيك في هذه القاعدة التي وضعها ابن العَربيِّ عِليه؟

الجواب: هذا القول - كما ترى - لا يخلو من مبالغة؛ فَفِيه تعميمٌ يجافي الحقيقة، فإنك تجد كثيرًا من الأقوال التَّفسيريَّة لأئمَّتنا تَصْدُر عن مورد القرآن، وتستنير بضيائه، وتُشْرِق بنُوره إلا أن ملحوظته على تنبئك عن ضرورة الحَذَر عند النظر في أقوال المفسِّرين من أهل التدبُّر والفِكر؛ فإنها تعبر - غالبًا - عن آرائهم وأفهامهم، فلا تخلو من بشريتهم التي تَجْذِبُها أعراض النَّقْص، فإن وجدتَّ لهم رأيًا يُرَدُّ فلا يُنْئِيَنَّكَ ذلك عن حَمْدِهم وشُكْرِهم ...

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي، طبعة دار التراث (١/ ٣٥٠).



وهل قرَّر مِثْلَ هذا الجواب أئمَّتُنا هي؟

الجواب: نعم! فمن الأقوال الحكيمة التي تبلغ مرتبة القوانين القويمة في هذا الفنِّ قول الطاهر بن عاشور على في مقدِّمات تفسيره: "وَلَقَد رَأَيْت النَّاس حول كَلَام الأقدمين أحدَ رجليْن:

رجلٍ مُعْتكفٍ فِيمَا شَادَه الأقدمون —يعني أنه يقدِّس أقوال المتقدِّمين دون تمحيص— وَآخرَ آخذِ بمِعْوَله—أي فَأْسِه— فِي هَدْم مَا مَضَت عَلَيْهِ الْقُرُون —يعني الحَدَاثيَّ الذي يرفض التُّراث جملة وتفصيلاً—

وَفِي كِلتا الْحَالتَيْنِ ضُرٌّ كثير.

وهنالك حَالَةٌ أُخْرَى يَنْجَبر بهَا الْجِنَاحِ الكسير، وَهِي أَن نَعمِدَ إِلَى مَا أشاده الأقدمون، فنُهَذَّبه ونَزِيدَه، وحاشا أَن نَنْقضَه أَو نُبِيدَه"٠٠٠.

### أسئلة تَقويمِيَّة:

س١: لماذا نفسِّر القرآن بما ورد عن الصَّحابَة ١٠٠٠

س Y: كيف نقل لنا الصَّحابَة ﴿ تطبيق النبيِّ النَّبِيِّ اللَّقرآن، مع أن كلَّا منهم إنما نَقَل شيئًا محدودًا؟

س٤: ما أثر تنوُّع مواهب الصَّحابَة ١ العلمية في فَهْم القرآن الكريم؟

س٥: ما المصادر التي اعتمد عليها الصَّحابَة ﴿ فِي تفسير القرآن الكريم؟

التحرير والتنوير (١/ ٧).



س٦: ما أحوال تفسير الصحابي ويشعه عندما ينقل عن النبيِّ والسُّلَّة؟

س٧: ما المرفوع الحُكْمِيُّ؟ واذكر مثالًا عليه.

س ٨: إذا قال الصحابي عِشْكُ : من السُّنَّة كذا، أو نحوه من الألفاظ والعبارات، فهل يأخذ حُكْمَ الرَّفع؟

س ٩: لاجتهاد الصَّحابَة الله في عَصْر الرَّسُول الله حالتان، اذكرهما مع مثال لكلِّ حالة.

س ١٠: ما مدى حُجِّيَّة اجتهاد الصحابيِّ في التفسير إذا لم يكن مرفوعًا و لا له حُكْم الرَّفع؟ س ١٠: ما مصدر التفسير في اجتهاد الصحابيِّ عِيْنُكُ؟

س١٢: هل ينبغي التأكُّد من صِحَّة الإسناد في الحديث الموقوف على الصحابيِّ في باب التفسير؟ مَثِّل لما تقول.

س١٣: هل تُعَدُّ القراءة المُدْرَجة مِثَل: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ صلاة العصر تفسيرًا؟ ناقش هذه المسألة مع ذِكْر الراجح فيها.

س ١٤ : عدِّد بعض صور تفسير الصَّحابَة ١٤ للقرآن الكريم. واذكر مثالًا على ذلك.

س١٥: ما معنى التفسير بالمأثور؟

س١٦: هل يتطرَّق الضَّعف إلى التفسير بالمأثور؟ وما أسبابه؟

س١٧: هل يجب الالتزامُ بما ورد في تراثنا التفسيريِّ من أقوال الأئمة، ونُقُولِ عن شيوخ الأُمَّة في فَهْم القرآن المجيد؟